
c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

1

Yaron Seidman

Der Schlüssel zur Heilung innerhalb der 
Chinesischen Medizin liegt im Verständnis von 
Yin und Yang. Der bedeutsamste Durchbruch 
der Weisen im Bereich von Yin und Yang war die 
Einteilung von Yin und Yang in sechs Sphären 
oder Segmente – drei Yang- und drei Yin-
Segmente:
 

Tai Yang (Großes Yang)
Yang Ming (Helles Yang)
Shao Yang (Kleines Yang)

Tai Yin (Großes Yin)
Shao Yin (Kleines Yin)
Jue Yin (Erlöschendes Yin)

Um diese drei Yin und drei Yang zu verstehen, 
müssen wir zur Natur zurückkehren, in welcher 

der ausgeprägteste Yin- und Yang-Zyklus der der 
Jahreszeiten ist. Bitte beachten Sie, dass in der 
weiter unten folgenden Abbildung der „Süden“ 
oben zu finden ist, da innerhalb der chinesischen 
Kultur und Geschichte alle Landkarten den 
Süden als zu oberst gelegen abbilden.
Der Frühling gehört zum Osten und der Herbst 
zum Westen. Der Osten ist dort, wo die Sonne 

sich erhebt, dort, wo die Energie aufsteigt. Die 
Energie des Osten ist wie die Frühlingsenergie, 
in der die Pflanzen aufschießen und die Energie 
emporsteigt. Der Westen ist die Richtung in der 
die Sonne untergeht, dort, wo die Energie sich 
senkt. Die Energie des Herbstes nimmt ab, wenn 
die Blätter zur Erde fallen.

Drei Yin und Drei Yang: Zur Klärung von 
Zhang Zhongjings Diagnostischem Ansatz 

der Sechs Schichten

Die Energie des Universums besitzt vier Stadien: 
Im Frühling geht es um Geburt, im Sommer um 
Offenheit/Wachstum, im Herbst um Rückzug 
und im Winter um Speicherung.
Während der vergangenen 500 bis 700 Jahre, 
begannen einige Praktiker der chinesischen 
Medizin, mit einem limitierten Verständnis 
der Alten Wege und folglich einem begrenzten 
Erkenntnisvermögen für die Tiefe von Yin und 
Yang, damit, die vier Jahreszeiten in einer Art 
und Weise logisch zu kategorisieren, die den 
Verlauf der chinesischen Medizingeschichte 
verzerrte. 

Sie behaupteten, dass Frühling und Sommer, da 
es hier um ein sich Öffnen geht, die Yang-Energie 
innerhalb der Natur repräsentieren, während 
Herbst und Winter, wo es um Rückzug und 
Speicherung geht, für die Yin-Energie stehen. 
Dies trennte Yin und Yang in zwei Hälften, 
eine feminine und eine maskuline. Mit der 

Einführung westlicher Philosophien nach China 
vor etwa 400 Jahren fand dieses Konzept sogar 
noch größere Verbreitung. Heutzutage wird diese 

     Süden/Sommer

Westen/HerbstOsten/Frühling

     Norden/Winter



c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

drei yin und drei yang: zur klärung von zhang zhongjings diagnostischem 
ansatz der sechs schichtenns

2

Vorstellung in den Akupunkturschulen weltweit 
als die Wurzel der Chinesischen Medizin gelehrt 
und gehört zu dem, was auch mir zu Beginn 
beigebracht wurde. Nach Tausenden von Stunden 
des Studiums der Klassischen Chinesischen 
Medizin und Tausenden und mehr Stunden der 
Erforschung der chinesischen Medizinklassiker 
kann ich jedoch mit Überzeugung versichern, 
dass dies nicht der Fall ist. Yin und Yang müssen 
auf einer tieferen Ebene verstanden werden, um 
eine Behandlung wirksamer werden zu lassen.

Öffnen, Schließen und Achse
Die Mechanismen hinter diesen sechs Sphären, 
die die Yin- und Yang-Energien wirksam 
werden lassen, sind ‚Öffnen’, ‚Schließen’ 
und ‚Drehmoment (die Achse)’. Diese drei 
Bewegungen laufen aufeinander folgend ab und 
garantieren, dass das Leben ohne Unterbrechung 
immer weiter seinen Gang nimmt.

Die Achse ist der Ort, wo das Öffnen und 
Schließen tatsächlich stattfindet. Sie formt 
die Bewegung der Energie um und regt den 
Übergang der Jahreszeiten an. Eine Tür kann 
uns hier als Metapher dienen. Sie braucht 
eine Angel ein Scharnier, um den statischen 
Zustand einer unbeweglichen Holzplatte in 
den dynamischen Zustand eines Öffnens und 
Schließens umzuwandeln. Die Angel wandelt 
den Vorhimmelszustand der Tür zu einem 
Nachhimmelszustand um. In Bezug auf Yin und 
Yang sind diese beiden Angeln oder Drehpunkte 
Shao Yang und Shao Yin.

Die Tai Yang-Phase
Die Tai Yang-Phase ist die erste Phase der 
Energietransformation und wird auch als Geburt 
der Yang-Energie bezeichnet. Tai Yang hat im 
Chinesischen mehrere Bedeutungen. Es wird 
„Großes Yang“ genannt, was gleichfalls der 
chinesische Name für die Sonne ist. Es ist die 
Bezeichnung für das erste Licht am Horizont – 
am frühen Morgen vom Gipfel eines Berges aus 
betrachtet. Es ist die Repräsentation der Geburt 

und die Repräsentation des Lebens. Solange 
Energie sich ausdehnt, ist dies die Zeit von ‚Tai 
Yang’.

Das Verstehen der physischen Materie ist ein 
wesentlich einfacherer Prozess als das Verstehen 
der energetischen Lebensprozesse. Der physische 
Prozess kann unter dem Mikroskop untersucht 
und beobachtet werden. Was die Energie betrifft, 
zumindest die Leben spendende Energie, so 
erfordert ein Verständnis tiefes Nachdenken und 
tiefe Einsicht. Je tiefer man gedanklich vordringt, 
desto besser lässt sich das Leben verstehen. Wenn 
man das Leben versteht, versteht man Krankheit 
und ist in der Lage, die Gesundheit wieder 
herzustellen. Man ist fähig, Unfruchtbarkeit zu 
begreifen und Fruchtbarkeit zurückzubringen.

In diesem Prozess, hin zu einem tieferen 
Verständnis, werden wir Tai Yang von 
verschiedenen Aspekten aus beschreiben und 
werden Tai Yang so, gleichsam simultan, auf 
mannigfaltige Weise verstehen lernen.

Der erste Aspekt ist das Konzept der Geburt. 
Dort, wo das erste Yang (oder Großes Yang 
oder Tai Yang) seine erste Geburt erfährt, in der 
Mitte der Nacht oder in der Zeit von Zi, mitten 
im Winter, wenn kein Mond zu sehen ist. Es 
dehnt sich aus bis zu Wu, bis zum Mittag oder 
der Mitte des Sommers oder dem Vollmond. 
Es repräsentiert die Zeit der Ausdehnung vom 
Moment an, in dem wir empfangen werden bis 
zum Erwachsenenalter oder unseren mittleren 
Jahren. Mit anderen Worten, es ist die erste Hälfte 
allen Leben wie wir es kennen, was der Grund ist, 
warum Zhang Zhongjing die Hälfte seines Lebens 
der Arbeit an Tai Yang gewidmet hat.

Der zweite Schritt zum Verständnis von Tai 
Yang ist es, einen Blick auf seine energetischen 
Qualitäten zu werfen. Der Gelbe Kaiser 
beschreibt diese als „kalt“ und als „Wasser“.



3

c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

yaron seidman

Mein Lehrer, Professor Liu Lihong, spricht in 
seinem Buch  Sikao zhongyi über die Bedeutung 
von Wasser. Ohne Wasser gibt es kein Leben. 
Was aber ist die Beziehung zwischen Wasser, 
Kälte und Tai Yang? Professor Liu Lihong 
beschreibt Tai Yang als das Entfalten der Energie. 
Was geschieht mit Wasser, wenn die Energie 
sich entfaltet oder sich erwärmt? Es verdampft 
aufwärts oder himmelwärts, wo die kalte 
Atmosphäre, die kalte Energie, es in Form von 
Regen zurück hinunter zur Erde drängt. Indem 
der Gelbe Kaiser Tai Yang als kalt und als Wasser 
beschreibt, bezieht er sich auf das Phänomen des 
Wasserkreislaufes, der Leben auf der Erde erst 
möglich macht.

Der dritte Weg zu einem Verständnis von 
Tai Yang ist, es in Beziehung zu den beiden 
Organen zu setzen, die die Tai Yang-Sphäre im 
Körper bilden – die Blase und der Dünndarm. 
Diese beiden Organe sind im chinesischen 
Medizinsystem für den Wassermetabolismus 
verantwortlich. Der Dünndarm verarbeitet 
das Wasser und die Blase kontrolliert die 
Ausscheidung von überschüssigem Wasser. Wenn 
der Wassermetabolismus beeinträchtigt ist, so 
liegt dies hauptsächlich daran, dass das Tai Yang-
System ein Problem hat.

Ein beeinträchtigter Wassermetabolismus hat 
Auswirkungen auf unsere Fruchtbarkeit. Ein Teil 
des Tai Yang-Phänomens ist es, dabei behilflich 
zu sein, das Wasser ordnungsgemäß und adäquat 
im gesamten Körper zu verteilen, also bedürftige 
Körperareale aus Bereichen mit zuviel Wasser zu 
versorgen.

Dies steht im Widerspruch zum heutigen 
Verständnis von Flüssigkeitsaufnahme und 
Hydratisierung. Der Gegenwärtige Trend ist 
es, soviel zu trinken wie möglich, um hydriert 
zu bleiben. Ich kann mich nicht erinnern als 
Kind und Heranwachsender jemanden mit 
einer Wasserflasche auf der Strasse gesehen zu 
haben. Heute jedoch scheint es, dass eine Flasche 

Wasser Teil des Alltagslebens ist. Wenn Sie jedoch 
andauernd Wasser trinken, werden die Tai Yang-
Organe in exzessiver Art und Weise beschäftigt. 
Die Blase und der Dünndarm kommen unter 
extremen Stress. Auf der anderen Seite gibt es 
Menschen, die keine Zeit zum Trinken haben, 
selbst wenn sie durstig sind, was zu anders 
gelagerten Problemen führt. Für einen normalen 
Wassermetabolismus der Tai Yang-Sphäre 
müssen wir uns um ein Gleichgewicht bei der 
Flüssigkeitsaufnahme bemühen. Es lassen sich 
jedoch keine Mengen angeben, die für alle passen. 
Jeder muss daher seine eigene Balance finden.
Der vierte Weg zum Verständnis von Tai Yang 
ist das Studium der beiden Meridiane, die die 
Tai Yang-Sphäre bilden – der Blasenmeridian, 
der bedeutendere von beiden und der 
Dünndarmmeridian. Der Blasenmeridian beginnt 
im inneren Augenwinkel, läuft die Oberseite 
des Kopfes entlang und dann in der Mitte des 
Rückens auf beiden Seiten der Wirbelsäule 
hinunter. Er setzt seinen Verlauf auf der 
posterioren Seite beider Beine fort, hinunter bis 
zur lateralen Seite der kleinen Zehen. Es ist der 
längste Meridian des Körpers und der einzige 
der 12, der nahezu ausschließlich über die hintere 
Körperseite verteilt ist.

Der Gelbe Kaiser erklärt, dass der Grund, warum 
Tai Yang zur gesamten Hinterseite unseres 
Körpers in Beziehung steht der ist, dass in alten 
Zeiten, wenn die Menschen ihre Felder pflügten, 
sie ihre Vorderseite der Erde oder der Yin-
Energie zuwendeten, während ihre Rückseite der 
Sonne oder der Yang-Energie ausgesetzt war. 

Wenn Tai Yang blockiert ist, kann sich die Yang-
Energie nicht entfalten. Falls die Yang-Energie 
nur partiell vorhanden ist, wenn der Frühling 
eintrifft, werden die Blumen schwach und müde 
erscheinen. Es wäre für uns dasselbe, wenn sich 
die Yang-Energie nicht weit genug öffnet, wenn 
wir am Morgen erwachen. Wir fühlen uns dann 
lethargisch und müde.



c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

drei yin und drei yang: zur klärung von zhang zhongjings diagnostischem 
ansatz der sechs schichtenns

4

Da Tai Yang die Sonne repräsentiert, eine 
wärmende Kraft und Quelle des Lichts, ist es uns 
schwerer, bei kaltem Wetter wach zu werden. 
Dies ist der Grund, warum der Gelbe Kaiser im 
Sommer weniger Schlaf als im Winter empfiehlt. 
Das Öffnen des Yang wird ebenfalls blockiert, 
wenn der Körper einem Ansturm kalter Energie 
ausgesetzt ist, etwa beim Betreten eines sehr kalten 
klimatisierten Büros mitten im Sommer. Dies 
führt oft zu Frösteln oder Erkältungen. Es kann 
zu Kopfschmerzen und/oder einem steifen Nacken 
kommen, da der Blasenmeridian entlang des 
Nackens und Kopfes blockiert wird. Wir frösteln, 
weil die Yang-Energie sich nicht entfalten und den 
Körper wärmen kann.

Um diese Blockade zu beheben, müssen wir warme 
Arzneien wie Gui Zhi und Ma Huang verwenden. 
Diese Heilkräuter können eingenommen werden 
bis ein leichtes Schwitzen auftritt. Mit anderen 
Worten, der beste Weg von einer Erkältung 
zu genesen ist es, dem Yang zu helfen, sich 
auszudehnen, jedoch innezuhalten, bevor das 
Schwitzen beginnt. Zhongjing schreibt dazu: 
„Wenn der Patient schwitzt wie tröpfelndes Wasser 
wird er niemals genesen“, da das Yang in einen 
Mangelzustand gerät. Der Grund ist, dass der 
Körper um Harmonie und Gleichgewicht bemüht 
ist. Ein zu weites Öffnen wird profuses Schwitzen 
verursachen. Das Yang wird an Kraft verlieren und 
die Beschwerden werden sich verstärken.

Der Gelbe Kaiser merkt an, das Tai Yang den 
Körper im Zentrum der Brust betritt und verlässt. 
Wenn wir westliche Arzneimittel gegen eine 
normale Erkältung einnehmen, machen die 
meisten von uns die Erfahrung, dass die Kälte 
sich in die Brust hinein bewegt und sich dann zu 
einem bleibenden Husten verwandelt. Dies liegt 
daran, dass wir nicht die Blockade des Yang-
Mechanismus aufgelöst, sondern sie einfach nur 
eine Ebene tiefer geschoben haben. Der Ein- und 
Austrittsmechanismus wurde blockiert. Dasselbe 
geschieht, wenn wir kalte Kräuter verwenden, um 
eine Erkältung zu behandeln.

Werden keine warmen Kräuter verwendet, 
dann sollte eine heiße Reissuppe, Ruhe unter 
einer warmen Decke die Kälte innerhalb von ein 
bis zwei Tagen vertreiben. Falls Sie sich nicht 
ausruhen, sich warm halten und warme Suppen 
zu sich nehmen, wird die Kälte in die Brust 
eindringen, das Yang blockieren und sich zu einer 
wesentlich schlimmeren Situation entwickeln. 
Es wird dann schwierig werden, westliche 
Arzneimittel oder eine Sinusitis zu vermeiden. 
Alles was wir tun, um das Yang zu bewahren, 
wird uns helfen, der Fruchtbarkeit näher zu 
kommen.

Die Tai Yang-Sphäre hat, wie alle sechs Sphären, 
eine Wurzel, eine Manifestation und ein Zentrum. 
Die Wurzel der Tai Yang-Sphäre ist Kälte, 
da sie zur Zi-Zeit, zu Mitternacht, mitten im 
Winter beginnt, mithin zur kältesten Zeit. Ihre 
Manifestation ist heiß, da das Yang das Öffnen 
und Entfalten der heißen Energie darstellt bis es 
Wu, den Mittag, die Mitte des Sommers erreicht. 
Das Zentrum der Tai Yang-Sphäre ist die Shao 
Yin-Sphäre – dort, wo sie sich mit dem Inneren 
des Körpers verbindet.

Das Shao Yin ist dort, wo alle Fruchtbarkeit 
stattfindet. Wenn das Tai Yang blockiert ist, 
leidet das Shao Yin unter den Konsequenzen. 
Innerhalb der heutigen modernen Medizin, 
die Erkrankungen voneinander abgrenzt und 
differenziert, hat die Erkältung, der Schnupfen 
nichts mit Fruchtbarkeit zu tun. In der 
Chinesischen Medizin von Vereinigung und 
Harmonie werden Shao Yin und Fruchtbarkeit 
leiden, wenn der Yang-Mechanismus blockiert 
ist. Probleme mit dem Yang-Mechanismus sind 
natürlich nicht nur die Folge einer Erkältung, 
sondern sind auf eine Vielzahl von Faktoren und 
Situationen zurückzuführen, die sich auf die Tai 
Yang-Leitbahn auswirken. Wird diese Leitbahn 
jedoch offen gehalten, steigen die Chancen für 
Fruchtbarkeit immens.



5

c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

yaron seidman

Es ist wichtig, eine Überstimulierung des Tai 
Yang zu vermeiden. Auch wenn es so scheinen 
mag, dass wir die Yang-Energie anregen, etwa 
wie wenn wir zu einer tollen Party gehen und 
bis spät in die Nacht aufbleiben, kann dies 
doch zur Erschöpfung der Energie führen. 
Der Extrastimulus den wir alle durch Arbeit, 
Fernsehen, Autofahren etc. erfahren, ebenso 
wie durch kalte Nahrungs- und Arzneimittel, 
schwächt unsere Yang-Energie wesentlich mehr 
als dies in der Vergangenheit der Fall war. Zudem 
sind Praktiken wie Qi Gong und Meditation, die 
in der Vergangenheit in China eingesetzt wurden, 
um das Yang intakt zu halten, heutzutage wenig 
verbreitet.

Ein fünfter Aspekt von Tai Yang ist die 
Zeit, zu der die Energie am empfänglichsten 
für Heilmittel gegen Unausgewogenheiten 
jeglicher Art ist. Bei Tai Yang sind es die drei 
Sommermonate des Mondkalenders, sowie 
die Stunden zwischen 9h morgens und 15h 
Nachmittags während der die Yang-Energie am 
offensten und empfänglichsten ist.

Die Yang Ming-Phase
Die Yang Ming-Phase ist der Teil des Yang-
Mechanismus, der für das Verschließen der 
Energie verantwortlich ist. Sie hindert das Yang 
daran, beständig offen zu stehen. Sie hat eine 
schützende Funktion, indem sie das Yang erhält 

und seinen Rückzug in einen Speicherzustand 
sicherstellt. Landwirte sind sich der Tatsache 
völlig bewusst, dass bei einem warmen Winter die 
Ernte des folgenden Jahres eher schwach ausfallen 
wird. Gleiches gilt, wenn wir nachts nicht gut 
oder nicht lange genug schlafen. Am folgenden 
Tag wird unser Energielevel schwach sein.

Die Yang Ming-Sphäre umfasst die Zeit von 
Wu bis Zi, vom Mittag bis zur Mitternacht und 
vom Mittsommer, wenn das Yang am weitesten 
geöffnet ist, bis zur Mitte des Winters, wenn 
es vollkommen eingeschlossen ist. Es ist der 
Lebensabschnitt vom Erwachsenenalter bis zum 
Tod. 

Was die energetischen Qualitäten betrifft, so 
beschreibt der Gelbe Kaiser Yang Ming als 
„trocken“ und als „Metall“.

Es gibt zwei unterschiedliche Formen von 
Trockenheit: eine wirkliche Trockenheit und eine 
scheinbare Trockenheit. Professor Liu Lihong 
verwendet hier das Beispiel nasser Wäsche. Was 

geschieht mit nasser Wäsche, wenn man sie in den 
Trockner steckt? Die Wäsche wird trocken. Was 
aber geschieht mit dem Wasser? Es verdunstet 
und wechselt an einen anderen Ort. Wenn der 
Trockner in einem geschlossen Raum steht, kann 
man den Wasserdampf an den Fenstern oder 

Feuer/Sommer

Metall/HerbstHolz/Frühling

Wasser/Winter

Erde/Später Winter

Erde/Später Frühling Erde/Spätherbst

Erde/Spätsommer



c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

drei yin und drei yang: zur klärung von zhang zhongjings diagnostischem 
ansatz der sechs schichtenns

6

den Wänden sehen. Dasselbe trifft zu, wenn wir 
Wasser kochen. Es verdunstet bis kein Wasser 
mehr im Topf vorhanden und er trocken ist.
Dies ist eine Form von Trockenheit – lokale oder 
vermeintliche Trockenheit. Es ist das Ergebnis 
des Übergangs von Wasser von einem Zustand in 
einen anderen.

Was die wahre Trockenheit von Wasser betrifft, 
so lassen Sie uns anschauen, was mit Wasser im 
tiefsten Winter geschieht, wenn es gefriert. Das 
Wasser wird fest, es wird zu Eis. Können wir 
einen Eisblock in eine Tasse gießen? Nein, das 
können wir nicht. Aber wenn wir diesem Eisblock 
Yang-Energie hinzufügen, zum Beispiel Hitze, 
wird das Eis schmelzen und wieder zu Wasser 
werden. Die Trockenheit des Wassers ohne Yang-
Energie ist die wahre Trockenheit des Wassers. 
Wenn der Gelbe Kaiser Yang Ming als trocken 
beschreibt, dann bezieht er sich auf die wahre 
und nicht auf die vermeintliche Trockenheit. Er 
bezieht sich auf denjenigen Zustand, bei dem 
die Yang-Energie sich in ihren Speicherzustand 
bewegt. Die dem Yang Ming inhärente Fähigkeit 
ist es, die Yang-Energie innerhalb des Wassers in 
einen Speicherzustand zu überführen.
Warum ist die Yang Ming-Qualität der Qualität 
des Metalls ähnlich? Weil Metall schwer und 
absteigend ist. Es ist ein Element, das zum Herbst 
gehört und im Tageslauf zum Nachmittag und 
zu den Abendstunden. Es fällt in die Zeiten von 
Shen, You und Wu, wenn die Energie ihren 
stärksten Abfall erfährt.

Das dritte Konzept von Yang Ming ist die 
Beziehung zu den Organen des Körpers, 
besonders zu Magen und Dickdarm – zwei 
Organe, die die Nahrung, die wir zu uns nehmen 
aufspalten und ausscheiden. Beides sind abwärts 
gerichtete Funktionen. Die Nahrungsenergie 
und Nährstoffe stammen vom Himmel. Wir 
extrahieren all die Yang-Energie aus dem was 
wir essen und trinken, sodass unser Leben 
weiter gehen kann. Dem trüben Yin und den 
trüben Substanzen der Nahrung erlauben wir, 

abzusteigen und als Kot ausgeschieden zu werden.
Der vierte Blickwinkel den wir bei einer 
Annäherung an Yang Ming einnehmen 
können ist der auf seine Meridiane. Der 
Dickdarmmeridian, beginnt am Zeigefinger, läuft 
entlang der medialen Seite des Arms aufwärts 
und erreicht das Gesicht beidseits der Nase. Der 
Magenmeridian beginnt im Gesicht und zieht 
über die Vorderseite des Körpers abwärts bis zur 
Spitze des zweiten Zehs.

Die Yang Ming-Meridiane bedecken also die 
ganze vordere oder anteriore Seite unseres 
Körpers. Zwischen Tai Yang und Yang Ming 
zirkuliert aufwärts über den Rücken und 
abwärts über die Körpervorderseite mithin die 
gesamte Yang-Energie. Wenn beide Leitbahnen 
ordnungsgemäß arbeiten, fühlen wir uns Energie 
geladen und vital und unsere Gesundheit ist stabil.

Das fünfte Konzept von Yang Ming umfasst 
die Entriegelungszeiten von Shen bis Xu. Im 
Jahreszyklus sind dies nach dem Mondkalender 
die drei Herbstmonate und im Tageslauf die 
Stunden von 15h bis 21h, in denen die absteigende 
Yang-Energie ihr stärkstes Potential entfaltet.

Wird das Yang Ming blockiert, bleiben 
Magen und Dickdarm voll, was eine mögliche 
Obstipation mit sich bringen kann. Diese 
Obstipation kann die Folge von Nahrungsmitteln 
sein, die lokale Hitze erzeugen, etwa ölige, 
fettige Nahrungsmittel. Sie kann sich aber 
auch durch unnatürliche Nahrungsmittel wie 
vorgefertigte Speisen, künstliche Süßstoffe, 
Farb- und Konservierungsstoffe, Softgetränke 
etc. entwickeln. Übliche Symptome, die zu 
einer Obstipation in Beziehung stehen sind 
Kurzatmigkeit, sowie Schlafstörungen aufgrund 
der Unfähigkeit des Yang, sich während 
der Nacht in seinen Speicherzustand zu 
begeben. Wenn der Körper all die unnötigen 
Stoffe ausscheiden kann, bleibt ein gesunder 
Zustand der Yang-Energie erhalten. Wenn 
das Yang sich jedoch nachts nicht in seinen 



7

c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

yaron seidman

Sphäre von Shao Yin. Im alten China wurden 
purgierende Arzneien nur verwendet, wenn es 
sich um ein Yang Ming-Problem handelte und 
dann nur für kurze Zeit. Handelt es sich um eine 
Obstipation aufgrund von Yang-Mangel, musst 
die Yang-Energie gestärkt und nicht purgiert 
werden.

In Bezug auf die Symptome der Schlafstörungen 
bei einer Obstruktion des Yang Ming werden 
Schlafmittel das Problem nicht lösen, da diese nur 
das Symptom und nicht die Ursache ansprechen. 
Anstatt die Yang-Energie zu verschließen, wird 
sie, wie bei einer Anästhesie, zerstreut. Es mag 
wie ein friedlicher Schlaf aussehen, ist aber ein 
völlig anderer energetischer Zustand. Wenn 
man aus einer Anästhesie erwacht, ist die Yang-
Energie völlig erschöpft, nicht verjüngt. Wenn 
Schlafstörungen durch eine Blockade des Yang 
Ming verursacht werden, wird ein Beseitigen der 
Obstruktion den Schlaf herbeiführen.

Die Shao Yang-Phase
Das Shao Yang wird im Gelben Kaiser 
metaphorisch als Achse beschrieben. Es ist die 
Türangel, die ein Öffnen und Schließen der 
Yang-Energie ermöglicht. Wir sind zwar in der 
Lage, die Ausprägung der Yang-Energie in ihren 
unterschiedlichen Phasen von Geburt, Wachstum, 
Rückzug und Speicherung zu erkennen – das 
Wachstum der Pflanzen, die aus der Erde 
sprießen, das Knospen der Blätter an den Zweigen 
der Bäume –, doch die Energie selbst sehen wir 
nicht. Es ist wie beim Samen einer Pflanze, so 
klein, dass wir ihn möglicherweise nicht wieder 
finden, wenn er zu Boden fällt, doch stecken 
wir ihn in die Erde, wird er vielleicht zu einem 
riesigen Baum heranwachsen. Die Energie und 
das Potenzial des Yang sind unsichtbar, aber 
dennoch allgegenwärtig.

Energie ohne Samen, ohne Yin-Materie¸ ist nicht 
funktionsfähig, ebenso wenig wie ein Samen 
ohne Energie. Nur wenn der Samen und seine 
Energie sich verbinden ist diese Leben spendende 

Speicherzustand zurückziehen kann, führt dies 
zu Schlafproblemen.

Das Yang Ming wird nicht von wahrer 
Trockenheit blockiert, bei der das Yang im Wasser 
sich in seiner Speicherphase verschließt (abkühlt). 
Bei einer scheinbaren oder lokalen Trockenheit 
jedoch, werden die Gedärme trocken und es 
kommt zu Obstipation. Zhongjing beschreibt 
die mit diesem Muster assoziierten Symptome 
als starkes Schwitzen, Temperaturanstieg, rotes 
Gesicht mit einem starken, überflutenden Puls. 
Das starke Schwitzen ist das Ergebnis der aus 
dem Körper verdunstenden Flüssigkeiten, wie bei 
der nassen Wäsche im Trockner. Hitzegefühle, 
ein rotes Gesicht, sowie ein überaktiver Puls 
sind alles Zeichen von zu viel Hitze oder der 
Unfähigkeit des Yang, sich abzukühlen. Dies 
führt zu einer Austrocknung des Yang Ming und 
zu Obstipation, indem die abwärts gerichtete, 
kühlende Bewegung des Yang Ming blockiert 
wird.

Der Gelbe Kaiser empfiehlt, das Yang Ming 
vom Zentrum aus zu behandeln, was Tai Yin 
entspricht, der „Feuchtigkeit“ und der „Erde“. 
Zhongjing schlägt zur Beseitigung der Hitze 
abführende und kalte Kräuter vor. Er gibt 
jedoch den warnenden Hinweis, dass, sobald die 
Gedärme in ihrer Funktion wieder hergestellt 
sind, die purgierenden Arzneien sofort abgesetzt 
werden müssen. Der Grund ist, dass die 
abführenden und kalten Arzneien die Yang-
Energie schädigen und damit die Lebenskraft. Es 
handelt sich nur um eine temporäre, lokalisierte 
Hitze, die beseitigt werden muss, damit das Yang 
Ming absteigen kann.

Es muss angemerkt werden, dass nicht jede 
Obstipation ein Yang Ming-Problem ist und 
andere Formen dieses Zustandes nicht von 
Schwitzen, Hitzegefühlen und einem roten 
Gesicht begleitet werden. Diese Art der 
Obstipation steht im Allgemeinen zu einem 
Yang-Mangel in Beziehung und gehört in die 



c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

drei yin und drei yang: zur klärung von zhang zhongjings diagnostischem 
ansatz der sechs schichtenns

8

Wirkung möglich. Nur wenn das reine Yang des 
Himmels in sich etwas an Yin-Substanz enthält 
kommt es zu diesem Feuer, das charakteristisch für 
das Shao Yang ist. Es ist die Achse, die es dem Tai 
Yang und dem Yang Ming erlaubt, fortzubestehen 
und zu zirkulieren. Es ist die Kraft und die 
Qualität, die es dem Yang-Mechanismus gestattet, 
sich immer aufs Neue zu öffnen und zu schließen, 
ohne sich zu erschöpfen.

Im frühesten daoistischen Werk Chinas, dem „Dao 
De Jing“, schreibt der Autor Lao Zi: „Dao bringt 
das Eine hervor. Das Eine bringt Zwei hervor. 
Die Zwei bringt Drei hervor. Die Drei bringt 
die Zehntausend Dinge hervor“. Wenn wir zwei 
Mechanismen wie Öffnen und Schließen haben, 
dann ist dies für sich genommen nicht genug, um 
Leben zu ermöglichen, da es kein Fortbestehen, 
keine Kontinuität gibt. Ein Kreislauf muss einen 
neuen Kreislauf eröffnen oder wir können nicht 
von Leben sprechen.

Nehmen wir einen Apfelbaum. Er wächst und 
trägt Apfel. Die Äpfel reifen und fallen zu Boden. 
Wenn die Äpfel keine Samen in sich tragen, wird 
es nicht zum Hervorbringen anderer Apfelbäume 
kommen. Das ist es, was Lao Zi meint, wenn er 
sagt, Eins bringt Zwei hervor, Zwei bringt Drei 
hervor, und dass es das dritte Element ist, das das 
Gedeihen der Zehntausend Dinge sicherstellt.

Die Shao Yang-Sphäre sichert die Kontinuität des 
Lebens. Sie stellt sicher, dass wir, wenn wir nachts 
schlafen gehen, am Morgen zu einem neuen Tag 
erwachen und dass wir, wenn unsere Yang-Energie 
sich den Tag über erschöpft, uns zurückziehen, 
dass wir schlafen, um uns aufzuladen. Die 
Shao Yang-Sphäre stellt sicher, dass dieser 
Lebenskreislauf der Yang-Energie weiter und 
weiter besteht bis zu dem Punkt unseres Lebens, 
an dem es Zeit ist, anzuhalten. Sie hat darüber 
hinaus eine entscheidende Verbindung zu unserer 
Fruchtbarkeit, indem sie über ihre Beziehung zur 
Yin-Achse, dem Shao Yin, das Hervorbringen einer 
neuen Generation gewährleistet.

Den zweiten Aspekt des Shao Yang bilden seine 
energetischen Qualitäten. Der Gelbe Kaiser 
beschreibt das Shao Yang als „Minister-Feuer“.

Was ist die Bedeutung von Feuer in unserem 
Leben? Elektrizität ist eine Form von Feuer. 
Die Verbrennung innerhalb von Maschinen ist 
eine Form von Feuer. Wir benutzen Feuer zum 
kochen. Wir benutzen Feuer, um uns im Winter 
warm zu halten. Wir benutzen Feuer, um uns im 
Sommer kühl zu halten. Wir nutzen Feuer, um 
die Nacht zu erhellen und unsere Computer zu 
betreiben. Der Gebrauch des Feuers ist das, was 
uns vom Tierreich trennt.

Im Buch der Wandlungen (Yi Jing) besteht das 
Trigramm für Himmel, Qian, aus drei Yang-
Linien. Es ist reine Yang-Energie. In diesem 
Energiezustand gibt es jedoch noch kein Leben. 
Dasselbe trifft für das Erdtrigramm Kun zu. Hier 
haben wir drei unterbrochene Linien, reine Yin-
Substanz ohne Energie…und kein Leben. Nur 
wenn Substanz und Energie zusammentreffen 
– wenn Himmel und Erde sich verbinden – und 
Essenz austauschen, wird Leben gebildet.

Das Feuertrigramm Li besteht aus zwei festen 
Yang-Linien. Eine Linie oben und eine unten. 
Dazwischen findet sich eine unterbrochene Yin-
Linie. Feuer heißt Yang-Energie oberhalb und 
Yang-Energie unterhalb, eingebettet jedoch 
in diese Yang-Energie ist eine Yin-Substanz. 
Lassen Sie uns als Beispiel das Feuer in einem 
Verbrennungsmotor nehmen. Das Feuer wird 
durch Benzin geschürt. Ohne diese Substanz gäbe 
es kein Feuer. 

Dasselbe gilt für das Kochen auf einem Herd. Es 
gibt Feuer, weil das Gas brennt. Wenn wir ein 

Qian Kun



9

c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

yaron seidman

Kaminfeuer entfachen, so gibt es Holz, das es dem 
Feuer erlaubt, zu brennen.

Im Wassertrigramm erhält die reine Yin-
Substanz, dargestellt durch die obere und untere 
Linie, Energie vom Himmel, der durch die Yang-
Linie in der Mitte repräsentiert wird. Damit wird 
eine tote Substanz zu Wasser. Wir haben ja schon 
erörtert, was mit Wasser geschieht, wenn wir das 
Yang daraus entfernen. Es wird zu Eis.

Shao Yang, die Achse des Yang-Mechanismus, 
wird als ‚Minister-Feuer’ beschrieben, während 
die Achse des Yin-Mechanismus, Shao Yin, als 
‚Kaiser-Feuer’ gilt. Diese beiden Feuerformen 
ergänzen einander. Ein Gelehrter der Jin Yuan-
Dynastie (1200 n. Chr.), Zhu Danxi und seine 
Anhänger, folgerten in dem Versuch zu erklären 
warum wird erkranken irrtümlich, dass aufgrund 
der Tatsache, dass wir ein Wasser und zwei 
Feuer besitzen, das Yin sich immer in einem 
Mangelzustand und das Yang sich immer in Fülle 
befinden würde.

Der Minister in einer Regierung ist eine 
Person, die mit den alltäglichen Dingen 
der Landesführung beschäftigt ist und im 
Allgemeinen direkten Kontakt zu den Bürgern 
hat. Der Kaiser dagegen bleibt in seinem 
Palast und hat die Aufgabe, das Gesamtbild zu 
überblicken.

Das Minister-Feuer des Shao Yang ist jenes Feuer, 
das aktiv mit allen Körperfunktionen betraut 
ist, besonders mit dem Öffnen und Schließen 
der Yang-Energie. Es ist dasjenige Feuer, das 
den Körper wärmt. Es ist das Feuer, das uns die 
entsprechende Energie gibt, um am Morgen zu 
erwachen und in der Nacht schlafen zu gehen. Es 

ist jene Energie, die es uns ermöglicht zu hören, 
zu sehen, zu riechen, zu trinken, zu essen zu 
gehen, zu schreiben, zu lesen, zu sprechen und zu 
lachen. Es ist das physische Feuer, das uns wirken 
und tätig sein lässt.

Den dritten Aspekt des Shao Yang bilden seine 
Organe, Gallenblase und Dreifacher Erwärmer. 
Innerhalb der chinesisch-medizinischen Anatomie 
befinden sich diese beiden Organe in einer sehr 
speziellen, oft missverstandenen Kategorie. 
Die medizinische Anatomie Chinas kennt 11 
Organe – sechs Fu-Yang-Organe und fünf 
Zang-Yin-Organe. Die Fu-Organe sind hohl 
und erlauben die Passage trüber Materie. Der 
Magen, der Dünndarm, der Dickdarm, die Blase, 
der Dreifache Erwärmer und die Gallenblase 
fallen in diese Kategorie. Die fünf Zang-
Organe speichern Essenz und gestatten keine 
Durchgangsbewegung. Das Herz, die Lungen, 
die Nieren, die Leber und die Milz gehören in 
die Zang-Familie. Die Gallenblase gehört in eine 
spezielle Kategorie, da sie Galle speichert und 
diese für die Verdauung freisetzt. Damit erfüllt 
sie simultan die Funktion eines Yang- und eines 
Yin-Organs und wird daher als außerordentliches 
Organ bezeichnet.

Der San Jiao oder Dreifache Erwärmer ist 
insofern einzigartig als er das einzige ‚Organ’ 
in der chinesisch-medizinischen Anatomie 
ist, das keinen Körper besitzt, sondern reine 
Funktion ist. Er umfasst drei „Brenner“, die das 
ministerielle Lebensfeuer durch den gesamten 
Körper befördern und er stellt zudem die 
Verteilungswege für die Körperflüssigkeiten 
zur Verfügung. Der Obere Erwärmer umfasst 
Lungen, Herz und Gehirn und ist die Wurzel 
unseres Geistes. Zum Unteren Erwärmer gehören 
Nieren und Leber und er ist die Wurzel unserer 
Essenz und Substanz. Der Mittlere Erwärmer, 
die Wurzel unseres nachhimmlischen Lebens, 
umfasst Milz und Magen, findet sich also dort, 
wo Nahrung und Flüssigkeiten in den Körper 
gelangen und uns mit der Lebenskraft oder dem 

Li Kan



c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

drei yin und drei yang: zur klärung von zhang zhongjings diagnostischem 
ansatz der sechs schichtenns

10

Feuer versorgen, das wir benötigen.
Der vierte Aspekt des Shao Yang umfasst seine 
Meridiane, den Drei Erwärmer-Meridian und 
den Gallenblasen-Meridian. Der Drei Erwärmer-
Meridian beginnt am Ringfinger, läuft im 
Zentrum des Arms aufwärts zwischen den Tai 
Yang und Yang Ming-Leitbahnen und zieht dann 
seitlich weiter entlang des Halses und des Kopfes 
hinauf. Der Gallenblasen- Meridian verläuft 
ebenfalls seitlich entlang des Kopfes, jedoch 
abwärts über die Seite des Brustkorbes und der 
Beine bis hinunter zur vierten Zehe. Wenn ein 
Mann oder eine Frau aufrecht stehen, die Arme 
entspannt zu beiden Seiten des Körpers, verlaufen 
beide Meridiane exakt an beiden Körperseiten 
entlang, genau zwischen der Vorderseite, der 
Yang Ming-Leitbahn und der Hinterseite, der 
Tai Yang-Leitbahn. Das Shao Yang ist also der 
verbindende Faktor zwischen dem aufwärts 
gerichteten Öffnen von Tai Yang und dem 
abwärts gerichteten Schließen von Yang Ming. 
Die Natur hat jeden einzelnen Aspekt unseres 
Körpers mit einer speziellen Funktion 
ausgestattet. Wir benötigen die Shao Yang-Achse, 
um das Öffnen und Schließen zu gewährleisten. 
Wir benötigen dieses stoffliche Yin innerhalb 
der Yang-Energie oder, anders ausgedrückt, wir 
benötigen dieses über die seitlichen Meridiane 
verteilte Minister-Feuer von Gallenblasen- und 
San Jiao-Meridian, um den Yang-Mechanismus 
funktionieren zu lassen.

Der Shao Yang-Meridian liegt deshalb seitlich, 
weil die Yin-Materie sich abwärts und die Yang-
Energie sich aufwärts bewegt. Wenn wir an ein 
Lagerfeuer denken, so ordnen und richten wir 
die Holzscheite im Allgemeinen vom Rand her 
oder fügen neues Feuerholz von der Seite aus 
hinzu, denn das Feuer lodert aufwärts und wir 
würden uns verbrennen, wenn wir uns dem Feuer 
von oberhalb nähern. Wenn wir die ‚Yin-Scheite’ 
ordnen oder richten wollen, wird dies das Yang-
Feuer verändern und wir müssen dies daher von 
der Seite aus tun. Auf diese Weise werden wir 
weder vom Yin noch vom Yang beeinträchtigt. 

Dies ist das Konzept des Shao Yang-Meridians, 
der entlang beider Körperseiten verläuft.

Der fünfte Aspekt des Shao Yang betrifft die Zeit 
des Aufschließens, des ordnenden Eingreifens, 
das die Zeiträume Yin, Mao und Chen umfasst. 
Diese Zeit entspricht im Tageszyklus den 
Stunden von 3h bis 9h morgens und repräsentiert 
die drei Frühlingsmonate des chinesischen 
Mondkalenders. Es ist die Zeit „entflammender 
Wärme“ im Gegensatz zum kräftigen, robusten 
Sommerfeuer – eine sehr sanfte Wärme, die sich 
in der Natur ausbreitet; die die Pflanzen sprießen 
lässt und die Vögel hervorlockt.

Die Yang-Energie des Shao Yang ist ein sanftes 
Feuer, das Wachstum und Entwicklung fördert. 
Es unterscheidet sich vom pathologischen Feuer, 
dem wir im Yang Ming-Abschnitt begegnet sind, 
das Trockenheit und Obstipation verursachen 
kann. Die Gallenblase setzt Gallenflüssigkeit 
frei, die der Verdauung hilft und jene Wärme 
darstellt, die für den Metabolismus gebraucht 
wird. In der Chinesischen Medizin gehören die 
Fünf Geschmacksrichtungen (bitter, süß, scharf, 
salzig und sauer) zu den Fünf Elementen und der 
bittere Geschmack gehört zum Feuer. Es ist kein 
Zufall, dass die Gallenflüssigkeit bitter ist und 
dass sie in der Gallenblase gespeichert wird. Es ist 
das Minister-Feuer oder diese sanft entflammende 
Wärme, die für den Metabolismus gebraucht und 
die mit Hilfe dieser Gallenflüssigkeit erzeugt 
wird.

Der Frühling und die frühen Morgenstunden 
besitzen diese einzigartige Qualität leichter 
Wärme. Es ist diejenige Energie in der Natur, 
die eine gesunde Shao Yang-Funktion fördert 
und der Grund dafür, warum die Chinesische 
Medizin empfiehlt, die Hauptmahlzeit des Tages 
am Morgen zu sich zu nehmen, zu Mittag dann 
eine leichte Mahlzeit und am Abend einen kleinen 
Imbiss. Die morgendliche Wärme ist es, die 
Metabolismus und Verdauung unterstützt. Üppige 
Abendessen und kleine Morgenmahlzeiten 



11

c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

yaron seidman

fügen dem Yang-Mechanismus großen Schaden 
zu und sind einer der Gründe, weshalb das 
Beibehalten falscher Ernährungsgewohnheiten 
zu Disharmonie führt, selbst wenn man gesunde 
Nahrungsmittel isst.

Wenn das Shao Yang blockiert wird, wird auch 
das Öffnen und Schließen behindert. Gleich 
einer Tür, deren Angel verrostet ist hat man 
Schwierigkeiten, beim Öffnen oder Schließen. 
Das Shao Yang ist, wie schon erläutert, eine 
dritte Dimension, die dem Tai Yang beim Öffnen 
und dem Yang Ming beim Schließen hilft und 
folglich zeigen Probleme sich als Tai Yang- oder 
Yang Ming-Funktionsstörungen. Wenn also 
zum Beispiel die sanft entflammende Wärme 
(das Minister-Feuer) des Shao Yang nicht in 
der Lage ist, das Yang Ming beim Schließen zu 
unterstützen, wird sich lokale Hitze im Yang 
Ming ansammeln, die deutliche Trockenheit 
im Darm erzeugt (pathologische Trockenheit 
verursacht durch lokale Hitze) und schließlich 
zu Obstipation führt. Dies wird als bing bing 
bezeichnet, als wechselseitige Erkrankung von 
Shao Yang und Yang Ming. Ein Ungleichgewicht 
im Shao Yang kann zu bitterem Mundgeschmack, 
trockenem Hals und verschwommenem Sehen 
führen. Das Bittere ist der Geschmack des 
Feuers, Trockenheit die Pathologie, die durch 
Feuer verursacht wird und Verschwommenheit 
das Ergebnis auflodernden oder pathologischen 
Feuers. Shao Yang-Probleme werden also durch 
Feuer verursacht. Mit Feuer meinen wir natürlich 
nicht ein Minister-Feuer oder ein heimeliges 
Holzfeuer, das gerade warm genug ist, den 
Metabolismus zu unterstützen, aber nicht zu heiß, 
um ihn zu blockieren.

Wie Prof. Liu Lihong erklärt, gibt es drei Organe, 
die besonders anfällig in Bezug auf Öffnen und 
Schließen sind. Der Mund öffnet und schließt 
sich für Yang (Sprechen) und Yin (Aufnahme 
und Kauen von Nahrung). Der Rachen öffnet 
und schließt sich für Yang (Atmung) und für Yin 
(Schlucken der Nahrung, der Getränke und des 

Speichels). Die Augen öffnen und schließen sich 
für Yang (einfangen des Tageslichts und Sehkraft) 
und Yin (um Yin-Speicherung und Tränen 
zu ermöglichen). Wenn die Achse oder Angel 
blockiert ist, wird das Öffnen und Schließen 
darunter leiden. Die Yang-Energie ist blockiert 
und das Ergebnis ist pathologische Hitze oder 
nicht genügend Wärme. Mittel der Wahl ist es, zu 
harmonisieren.

Ein weiteres Hauptsymptom von Shao Yang-
Erkrankungen ist der Wechsel zwischen 
Kälte- und Hitzegefühlen, der häufig nach 
Einnahme von die Fruchtbarkeit steigernden 
Drogen auftritt. Prämenopausale Symptome 
wie Hitzewallungen können bisweilen auch 
in diese Kategorie fallen. Andere Symptome 
sind Schmerzen entlang der Körperseiten oder 
einseitiger Kopfschmerz, ein Hinweis auf eine 
Blockade des Shao Yang-Meridians, ebenso wie 
verminderter Appetit und Übelkeit aufgrund der 
Notwendigkeit der Milz-Energie aufzusteigen 
und dem Bedürfnis der Magen-Energie 
abzusteigen. Dieses trennende Auf und Ab in 
Einklang zu bringen ist Aufgabe des Minister-
Feuers des Shao Yang.

Zhongjings Beschreibung von vermindertem 
Appetit und Übelkeit war: „…sitzt schweigend, 
ohne den Wunsch zu essen.,“ was als Hinweis 
auf die Verbindung des Yang-Mechanismus 
mit den Emotionen zu verstehen ist. Eine 
Energiedisharmonie kann durch Emotionen 
verursacht werden. So kann etwa Angst in 
Verbindung mit der Unfähigkeit zu empfangen 
zweifellos eine negative Auswirkung auf die 
Fruchtbarkeit haben.

Die Mehrzahl der Körperfunktionen erfordert 
eine Harmonisierung und benötigt die Hilfe 
des Shao Yang Minister-Feuers. Dies schließt 
natürlich die Fortpflanzungsorgane sowohl von 
Frauen als auch von Männern ein. Die Wurzel des 
Shao Yang ist das Feuer (Minister-Feuer), seine 
Manifestation ist heiß, da es die Yang-Energie 



c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

drei yin und drei yang: zur klärung von zhang zhongjings diagnostischem 
ansatz der sechs schichtenns

12

harmonisiert. Sein Zentrum ist Jue Yin, das wir 
weiter unten diskutieren werden und zu dem die 
Leber gehört, ein Hauptakteur in Bezug auf die 
Fruchtbarkeit. Die harmonisierende Funktion des 
Shao Yang ist eng verbunden mit der Funktion 
der Leber das Blut zu harmonisieren und zu 
besänftigen. Dies spielt eine wichtige Rolle 
für die Schaffung oder Verhinderung unserer 
Fruchtbarkeit und Fortpflanzung.

Es ist äußerst wichtig für uns zu verstehen, dass 
eine enge Verbindung zwischen allen Aspekten 
unserer Energie besteht, und dass jede unserer 
Handlungen eine Auswirkung auf unsere 
Gesundheit und Fruchtbarkeit hat. Es sind nicht 
nur Probleme der Auskleidung von Ovarien und 
Uterus, die einen Bezug zu unserer Fruchtbarkeit 
haben. Was wir essen, wie wir schlafen, welche 
Arzneien wir nehmen, all das hat Auswirkungen 
auf die unterschiedlichen Aspekte unserer 
Energie.

Die Tai Yin-Phase
Bevor wir mit der Darstellung des Tai Yin, der 
ersten Phase des Yin, beginnen, ist es wichtig, 
dass wir die chinesischen Schriftzeichen für 
Yin und Yang analysieren. Wie schon erläutert, 
symbolisiert jeder Teil eines Schriftzeichen 
eine spezifische Idee, der die chinesischen 
Weisen Ausdruck verleihen wollten und die 
Kombination von Teilen innerhalb eines jeden 
Schriftzeichens ist ebenfalls Ausdruck bestimmter 
Vorstellungsmuster.

陰     陽
Yin                         Yang

Die Schriftzeichen für Yin und Yang sind auf 
linken Seite identisch, unterscheiden sich jedoch 
auf ihrer rechten Seite voneinander.

Der rechte Bereich des Yang-Schriftzeichens 
besteht aus drei Teilen. Der obere Teil stellt 
eine Sonne am Himmel dar. Den mittleren Teil 
bildet eine Linie unterhalb der Sonne, die die 
Erde repräsentiert. Der dritte Teil besteht aus 
Linien unterhalb der Erde, die für die lichten und 
wärmenden Sonnenstrahlen stehen. Insgesamt 
repräsentiert das Schriftzeichen die Yang-Energie 
oder die Freie Natur, das Draußen. Wenn jemand 
nach draußen in den Sonnenschein tritt, so fühlt 
er die Yang-Energie – das Leben spendende Licht 
und die Leben spendende Wärme.

Der rechte Bereich des Yin-Zeichens besteht 
ebenfalls aus drei Teilen. Der obere Teil ist das 
Dach eines Hauses. Der mittlere Teil stellte eine 
in diesem Haus sitzende Person dar. Der untere 
Teil sind Dampfschwaden, die aus gekochtem 
Reis oder gekochter Nahrung emporsteigen. Das 
Yin-Schriftzeichen repräsentiert die Yin-Energie, 
das Drinnen und hat etwas mit dem physischen 
Körper und der physischen Materie zu tun. Der 
untere Teil steht für die Präsenz der Energie, 
die ihrer Natur nach heiß ist, jedoch nicht direkt 
von der Sonne herrührt. Sie entstammt den 
Elementen, die mit Hilfe der Sonne von der Erde 
gewonnen werden wie Reis, Wasser und das Holz 
zum Entzünden des Feuers etc.



13

c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

yaron seidman

Wenn wir die beiden Schriftzeichen vergleichen 
sehen wir, dass wir es mit zwei unterschiedlichen 
Energiezuständen zu tun haben. Im Yang-
Zeichen richten sich die Sonnenstahlen abwärts, 
während im Yin-Zeichen die Dampfschwaden 
aufwärts steigen. Yang besitzt weniger 
Stofflichkeit und mehr Energie und verleiht uns 
die Lebenskraft. Yin besitzt mehr Materie und 
weniger Energie und stellt uns jene mit dieser 
Materie verbundene Energie zur Verfügung, die 
für das Leben ebenfalls unerlässlich ist. Nach der 
Chinesischen Medizin ist lebendige physische 
Materie, zum Beispiel Körpergewebe, Knochen 
und Muskeln kondensierte Energie. Dies ist nicht 
dasselbe wie die Yang-Energie, die wir nicht sehen 
können. Es ist greifbare Materie, die Energie in 
sich trägt.

Beide Schriftzeichen, Yin und Yang, haben auf 
ihrer linken Seite einen Bereich, der einen Hügel 
oder einen Berg repräsentiert. Es ist derjenige Ort 
an dem die Erde näher an den Himmel rückt. Es 
ist ein Symbol für den Energieaustausch zwischen 
Himmel und Erde und ein Symbol des Lebens 
und zukünftiger Generationen.

Dieser Hügel auf der linken Seite fasst die 
Schriftzeichen von Yin und Yang zusammen. 
Sei es physisch lebende Materie oder unsichtbare 
Lebensenergie, beide repräsentieren den 
Austausch zwischen Himmel und Erde, beide 
sind sie lebendig, beide sind sie lebensnotwendig 
und beide sind sie warm. Die Lebensenergie, 
ob innerhalb oder außerhalb des Körpers ist 
insgesamt warm. Die Yang-Energie und die 
Yin-Materie müssen beide diese Wärme, die die 
Wurzel des Lebens ist, in sich tragen.

Kälte ist nicht Yin, sondern die Abwesenheit von 
Yang-Energie. Wenn die Nacht kalt ist, dann 
deshalb, weil die Sonne abwesend ist und nicht, 
weil der Mond Kälte in Richtung Erde ausstrahlt. 
Wenn wir also Yin und Yang wirklich verstehen 
wollen, müssen wir dieses Konzept von heiß und 
kalt begreifen. Wie wir schon angemerkt haben, 
sind beide Achsen von Yin und Yang (Shao 
Yin und Shao Yang) Feuer – Shao Yang ist das 
Minister-Feuer, Shao Yin das Kaiser-Feuer. Dies 
entspricht exakt der Beschreibung der Wärme im 
Yang und der Wärme im Yin.

Wenn wir zum Tai Yin oder zum Yin im Yin 
kommen, dann haben wir den physisch lebenden 
Organismus erreicht. Das Tai Yin findet sich dort, 
wo physisch lebende Materie mit anderer physisch 
lebender Materie interagiert. Zum Beispiel treten 
die lebenden Teile von Nahrung und Getränken 
(Nährstoffe) in Wechselwirkung mit dem Tai 
Yin-Organ Milz. Die Luft, die wir atmen, tritt 
in Wechselwirkung mit dem Tai Yin-Organ 
Lunge. Wasser ist die Verkörperung des Yin-
Stadiums. Es trägt Leben in sich, da es Wärme 
oder Yang-Energie enthält. Je wärmer das Wasser, 
desto mehr Leben birgt es in sich. Das Tai Yin 
verankert die Yang-Energie im Körper. Ohne es 
würde das Yang davon treiben.

Den zweiten Aspekt des Tai Yin bilden seine 
energetischen Qualitäten, die vom Gelben Kaiser 
als „Feucht“ und „Erde“ beschrieben werden. 
Wir haben die Erde schon in vorangegangenen 
Kapiteln dargestellt, repräsentiert durch das 
Trigramm Kun, das aus drei gebrochenen 
Linien besteht, also kein Yang enthält. Dies ist 
der Ausdruck fester Materie. Es symbolisiert die 
Gewebe des Körpers, etwa Knochen, Fleisch, 
Haut und innere Organe. Die Erde hat natürlich 
eine zusätzliche Bedeutung, da sie der Ort ist, 
aus dem alles Leben entspringt. Erde ist eng 
verbunden mit Wasser und Feuchtigkeit. Das alte 
Schriftzeichen für Feuchtigkeit ist Shi:



c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

drei yin und drei yang: zur klärung von zhang zhongjings diagnostischem 
ansatz der sechs schichtenns

14

Das Schriftzeichen Shi besteht aus vier Teilen. Die 
drei Linien auf der linken Seite repräsentieren 
Wasser. Oben haben wir die Sonne. In der Mitte 
finden wir ein Zeichen, das für Geheimnis steht 
und das untere Schriftzeichen repräsentiert 
die Erde. Die gesamte Zeichenkombination 
stellt eine Situation dar, in der die Sonne auf 
die Erde scheint und während sie dies tut, 
veranlasst irgendetwas Geheimnisvolles in 
dieser Wechselbeziehung das Wasser dazu, zu 
verdunsten und zu Feuchtigkeit zu werden.

Der vierte Aspekt des Tai Yin sind seine 
Organe – die Milz und die Lungen. Die Milz 
ist verantwortlich für das Entgegennehmen der 
Yang-Energie aus Nahrung und Getränken. 
Dies wird als Wurzel der Nachhimmelsenergie 
bezeichnet – jene Wurzel aus der wir unsere 
Energie beziehen nachdem wir geboren wurden. 
Bei der Auswahl der Nahrung, die wir essen, 
ist es wichtig zu beachten, ob sie Yang, also 
Himmelsenergie enthält oder nicht. Nahrung, 
die Himmelsenergie enthält ist normalerweise 
Nahrung, die von Himmel und Erde 
hervorgebracht wurde – natürliche Nahrung. 
Nach der Ernte neigt diese Nahrung naturgemäß 
dazu, zu verderben und zu verrotten, da, einmal 
der Natur entzogen, sich ihre Yin-Materie 
und ihre Yang-Energie voneinander trennen 
möchten. Heutzutage verarbeitet und verpackt 
die Nahrungsmittelindustrie die Nahrung in einer 
Art und Weise, die es möglich macht, sie über 
Monate zu lagern. Es ist manchmal schwer zu 
sagen, ob diese so verpackte Nahrung überhaupt 
noch Leben in sich trägt, im besten Fall ist sie 
nicht mehr so lebendig, wie sie es sein könnte. 
Aus der Perspektive des Tai Yin ist daher der 
gegenwärtige Trend zu lokal angebauten, frischen 
Nahrungsmitteln sehr weise.

Die Lungen ebenso wie die Milz sind 
verantwortlich für die Nachhimmelsenergie, die 
wir nach unserer Geburt erhalten und aufnehmen, 
im Gegensatz zu der Energie, die wir in der 
Gebärmutter von unserer Mutter empfangen. 
Die Lungen sind verantwortlich dafür, das Yang 
des Himmels aus der Luft in unseren Körper 
einzufügen wenn wir atmen. Die Milz erhält das 
Yang innerhalb des Yin, mit anderen Worten 
erhält sie die Yang-Energie, die in der Nahrung 
eingebettet ist, während die Lungen das Yang 
innerhalb des Yang aufnehmen, die reine Yang-
Energie aus der Atemluft, die völlig unsichtbar ist. 
Beide Tai Yin-Organe nehmen die Yang-Energie 
in ihren unterschiedlichen Formen auf und betten 
sie in die physische Materie unseres Körpers ein.

Um es nochmals zu wiederholen. Die Tai Yin-
Sphäre ist verantwortlich für die Verankerung 
der Yang-Energie in der physischen Materie. Die 
Milz gehört zum Erdelement und die Lungen 
zum Metallelement. Das Metall ist in seinem 
natürlichen Zustand in der Erde verborgen, 
was bedeutet, dass Metall und Erde in enger 
Beziehung zueinander stehen.

Eine andere Funktion der Lunge, die im 
Gelben Kaiser beschrieben wird, ist es, das Qi 
zu beherrschen, ebenso wie die Jie (Gelenke). 
Die Schriftzeichen Qi und Jie können auch die 
Bedeutung von Zeitabschnitten haben. Ein Jie 
beträgt 15 Tage und ein Qi beträgt ebenfalls 
15 Tage. Gemeinsam lassen sich die Worte 
Jie Qi als die vier Jahreszeiten und deren 24 
Qi-Segmente übersetzen, wie wir weiter oben 
erläutert haben. Die Lungen kontrollieren unsere 
Fähigkeit, uns dem Wechsel der Jahreszeiten 
anzupassen und den Nutzen und Vorteil aus 
jeder dieser jahreszeitlichen Energie zu ziehen. 
Sie kontrollieren und nähren die Haut und die 
Körperbehaarung, da sie das Qi und die Jie 
regulieren, sowie unsere Wechselbeziehung mit 
den jahreszeitlichen Veränderungen um uns 
herum.



15

c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

yaron seidman

Der vierte Aspekt von Tai Yin sind seine 
Meridiane – der Milzmeridian und der 
Lungenmeridian. Wenn eine Person aufrecht 
steht, die Arme an beide Seiten des Körpers 
gelegt, verlaufen die Tai Yin-Meridiane entlang 
der inneren Seite der Arme und Beine (medial). 
Ihre Lokalisation im Körper unterstützt die 
Aufgabe dieser Meridiane, die darin besteht, die 
kondensierte Yang-Energie in die Gewebe des 
Körpers zu tragen, anders ausgedrückt das Yang 
im Yin oder das Yang innerhalb der Materie in 
den Körper zu bringen.

Der fünfte Aspekt des Tai Yin betrifft seine 
Öffnungs- oder Entriegelungszeit, namentlich 
Hai, Zi und Chou. Diese Zeiten repräsentieren im 
Mondkalender die drei Monate des Winters und 
im Tagszyklus die Stunden von 21h abends bis 3h 
nachts.

Um diesen fünften Aspekt wirklich erfassen 
zu können, ist es wichtig, die drei Yin-Sphären 
insgesamt zu verstehen, die wesentlich enger 
miteinander verknüpft sind als die Yang-Sphären 
und sehr häufig miteinander austauschbar sind. 
Außerdem kann es schwierig sein, die drei Yin-
Meridiane voneinander zu separieren, und zwar 
weil der Yin-Mechanismus, sein Öffnen, sein 
Schließen und seine Drehbewegung, im inneren 
der Stofflichkeit des Yin stattfindet. 

Hai, Zi und Chou sind die Zeiten innerhalb 
des Energiezyklus während derer die Yang-
Energie sich in ihrem tiefsten Speicherzustand 
befindet – wo sie am unsichtbarsten ist. Natürlich 
bedeutet dies nicht, dass die Yang-Energie im 
tiefsten Winter oder in der Mitte der Nacht 
völlig verschwunden ist, sondern nur, dass sie 
sich in einem Speicherzustand befindet. Wenn 
wir schlafen, sind wir in einem lebendigen 
Yin-Zustand; die Yang-Energie hat sich 
zusammengezogen, hält sich aber nach wie vor 
im Körper auf. Dies ist der Grund, warum uns 
im Schlaf naturgemäß kälter ist und wir uns 

zudecken müssen. In der Chinesischen Medizin 
ist die Zeit zwischen 21h und Mitternacht die 
Zeit, in der der Körper sein Blut (seine stofflichen 
Aspekte) regeneriert und verjüngt. Wenn wir 
zu dieser Zeit schlafen, wird unser Blut kraftvoll 
sein und viele unserer Leiden lösen sich, dies 
betrifft auch die Fruchtbarkeit. Das Erste, was 
eine Patientin mit Fruchtbarkeitsproblemen 
beachten muss, ist eine Veränderung der 
Schlafgewohnheiten. Für mehrere Monate gegen 
21h schlafen zu gehen erhöht die Chancen auf 
eine Empfängnis beträchtlich.

Während der Zeit Hai (21h-23h) ist das Yin rein 
und das Yang befindet sich in einem kompletten 
Speicherzustand. Die Zeit Zi, eine Stunde vor 
Mitternacht, ist diejenige, in der das erste Yang – 
das Tai Yang – geboren wird. Das Yang wächst 
dann während der Zeit von Chou heran (1h-3h 
nachts). Der Grund, warum Schlaf so wichtig 
ist, ist der, dass wenn das Yang sich innerhalb 
des Yin erhebt, dies dem Dampf gleicht, der von 
gekochtem Reis aufsteigt. Er verleiht uns Leben 
innerhalb des Hauses oder, anders ausgedrückt, 
er verleiht uns Leben innerhalb unseres Körpers. 
Es ist wichtig, zur rechten Zeit zu schlafen, denn 
dann schwingt der Körper im Gleichklang mit 
der Natur.

Wenn wir eine Behinderung der Tai Yin-Sphäre 
haben, ist Schlaf ein Heilmittel. Die Symptome, 
die zu einer solchen Behinderung in Beziehung 
stehen beginnen im Allgemeinen mit dem 
Abdomen – dem Zentrum des Körpers, das 
der Erde angehört –, Völle- Blähungsgefühl, 
was signalisiert, dass das Yang das Yin nicht 
harmonisch transformiert. Wenn ein Patient 
mit Unfruchtbarkeit Medikamente erhält, 
führt die abrupte Stimulierung des Yang zu 
einer Disharmonie des Tai Yin, die häufig in 
Blähungsgefühlen mündet. In der Westlichen 
Medizin wird dies als ‚Nebenwirkung’ bezeichnet. 
In der Chinesischen Medizin ist dieses Phänomen 
eine ‚Disharmonie’.



c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

drei yin und drei yang: zur klärung von zhang zhongjings diagnostischem 
ansatz der sechs schichtenns

16

Schmerzen im Abdomen sind das Ergebnis 
von Kälte, die, wie schon erwähnt, auf die 
Abwesenheit von Yang verweist – das Yang 
transformiert die Yin-Substanz nicht und die 
(Yin)-Energie und das Yin werden blockiert. In 
Chinesisch heißen Schmerzen Teng Tong 疼 
痛. Jedes Schriftzeichen im Begriff Teng Tong 
besteht aus zwei Teilen. Der linke Teil zeigt eine 
Person, die auf einem Bett liegt und repräsentiert 
Erkrankung. Der rechte Teil des Schriftzeichens 
Teng ist Dong, der Winter, wenn die Yang-
Energie gespeichert ist, das Wetter kalt ist und 
das Yin sich nicht transformieren kann. Auf der 
rechten Seite des Schriftzeichens Tong findet 
sich Yong, was Pfad oder Weg bedeutet. Dies 
verkörpert die Bedeutung, dass es zu Schmerzen 
kommt, wenn etwas blockiert ist.

In unserem täglichen Leben führt die Aufnahme 
kalter Getränke und Speisen, die Einnahme 
kalter Kräuter und kalter Medikamente zu einer 
Blockierung des Tai Yin. Das Bewahren der 
Yang-Energie der Milz (Tai Yin) ist der wichtigste 
Faktor in der Behandlung jeglicher Erkrankung.
Zusätzlich wird bei einer Blockierung des Tai Yin 
die Nahrung nicht nach unten gelenkt und die 
Person wird sich übergeben. Dies zeigt, dass eine 
Blockade des Tai Yin durch Kälte verursacht wird 
(abwesendes Yang). Das Yang kann die Erde nicht 
wärmen und der Nahrungsstoffwechsel kommt 
zum Erliegen.

Die Shao Yin-Phase
Das Shao Yin ist die Achse des Yin-Mechanismus 
und eng mit dem Tai Yin verbunden. Tatsächlich 
lässt sich sagen, dass sie nicht voneinander zu 
trennen sind. Als wir das Schriftzeichen für 
Feuchtigkeit besprochen haben, haben wir auch 
das darin enthaltene geheimnisvolle Element 
erwähnt. Mit unserer Analyse des Shao Yin, 
werden wir versuchen, dieses Geheimnis zu 
lüften.

Wie wir schon dargestellt haben, benötigen 
Wasser und Erde ebenso wie Wasser und Feuer 

die Yang-Energie, um Leben zu erschaffen. Das 
Shao Yin ist die Verkörperung all dessen. Die 
Essenz des reinen Yin (Erde) und des reinen Yang 
(Himmel), das lebendige Yin (Wasser) und das 
lebendige Yang (Feuer) all dies ist im Shao Yin 
enthalten. Das Zusammenspiel von Himmel und 
Erde in unserem Körper und die Art und Weise 
wie Wasser und Feuer sich in unserem Körper 
ergänzen, all das sind Funktionen des Shao Yin 
oder mit anderen Worten Funktionen der Achse 
des Yin-Mechanismus. Der ‚geheimnisvolle’ Teil 
des Schriftzeichens für Feuchtigkeit ist verbunden 
mit der Fähigkeit des Shao Yin diese Harmonie 
zwischen Yin und Yang zu koordinieren. 

Aus Sicht der Chinesischen Medizin resultieren 
die Handlungen einer Person und die 
Geschehnisse während des Lebens alle aus seiner 
oder ihrer Shao Yin-Sphäre und reproduktiven 
Fähigkeit. Dies umfasst langjährige Ess- und 
Schlafgewohnheiten und die Art und Weise in der 
Leiden behandelt wurden. Es umfasst sogar wie 
die Eltern dieser Person aßen und schliefen und 
ihre Leiden behandelten noch bevor diese Person 
überhaupt geboren worden war.

Der zweite Aspekt des Shao Yin betrifft seine 
energetischen Qualitäten. Der Gelbe Kaiser 
spricht in Bezug auf das Shao Yin vom ‚Kaiser-
Feuer’. Der Führer oder der Kaiser eines 
Landes ist diejenige Figur, die das gesamte Land 
vereinigt. Das Kaiser-Feuer in unserem Körper 
ist die Sphäre, die unseren Körper und unsere 
Emotionen zu einer Einheit und nicht zu vielen 
versprengten Einzelstücken macht. Der Grund, 
warum wir innerhalb der sechs Sphären zwei 
Arten von Feuer besitzen ist der, dass das Shao 
Yang Feuer den Körper wärmt, während das 
Feuer des Shao Yin den Körper erleuchtet. Das 
Kaiser-Feuer repräsentiert die Helligkeit und 
Leuchtkraft des Lichts.

Der dritte Aspekt des Shao Yin sind seine 
Organe, die Nieren und das Herz. Die Nieren 
gehören zum Wasserelement, während das Herz 



17

c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

yaron seidman

dem Feuerelement angehört. Dies repräsentiert 
natürlich das Zusammenwirken von Wasser 
und Feuer innerhalb unseres Körpers, wie sie in 
der Einleitung zum Shao Yin schon beschrieben 
wurde.

Im Körper ist das Herz wie der Kaiser. Es ist das 
Organ, das diese Einheit innerhalb des Körpers 
ermöglicht. Der Gelbe Kaiser beschreibt das 
Herz als den Kaiser, (als personifizierten Ort) wo 
Shen Ming erscheint. Shen bedeutet ‚Geist/Seele’ 
und Ming lässt sich mit ‚klar’ übersetzen. Grob 
übersetzt bedeutet die obige Bemerkung, dass das 
Herz der Ort ist, wo der Geist klar wird.

„Der Gelbe Kaiser“ beschreibt Shen/Geist als „Das 
unermessliche Zusammenwirken von Himmel und 
Erde, das den menschlichen Geist durchdringt.“ Er 
merkt auch an: „Geist innerhalb des Himmels ist 
Wind und innerhalb der Erde ist er Holz, innerhalb 
des Himmels ist er Hitze und innerhalb der Erde ist 
er Feuer, innerhalb des Himmels ist er Dunst und 
innerhalb der Erde ist er Schmutz (die Erde nach 
den Fünf Elementen), innerhalb des Himmels  ist er 
Kälte, während er innerhalb der Erde Wasser ist.“ 
Dies ist die Beschreibung der fünf Elemente der 
Natur in ihrer Beziehung zum Geist.

Der Geist innerhalb von Himmel und Erde 
repräsentiert die energetischen Qualitäten jeder 
der sechs Sphären. Die Tai Yang-Sphäre ist kalt 
und Wasser, die Jue Yin-Sphäre ist Wind und 
Holz, die Yang Ming-Sphäre ist Trockenheit 
und Metall. Tai Yin ist Erde und Dunst. Einzig 
Shao Yang und Shao Yin vereinigen sich in 
einer Kategorie, bei der eine Sphäre Hitze, die 
andere Feuer ist, was, wie wir gerade erklärt 
haben, zwei Aspekte desselben Feuers sind 
– Hitze und Licht. Beide Darstellungen des 
Gelben Kaisers beschreiben den Geist als einen 
Pfad zwischen Himmel, Erde und Mensch oder 
zwischen Yin, Yang und Mensch. Der Geist ist 
derjenige Mechanismus, der uns mit Himmel 
und Erde verbindet. Es ist der Mechanismus 
und vereinigende Faktor, der uns mit der Natur 

verbindet und es dem Yang (Himmel) und dem 
Yin (Erde) ermöglicht, innerhalb unserer Körper 
zusammen zu wirken.

Wenn Yin und Yang sich beim Tode trennen 
sagen wir, dass der Geist uns verlassen hat. 
Was aber meinen wir, wenn wir sagen, dass 
der Geist klar ist? Lassen Sie uns einen Blick 
auf das Schriftzeichen Ming 明 werfen. Das 
Schriftzeichen Ming (klar) besteht aus zwei 
Teilen. Die linke Seite repräsentiert die Sonne, 
die rechte Seite steht für den Mond. Wenn wir 
während des Tages und in der Nacht den Himmel 
betrachten, so sind die klarsten sichtbaren Objekte 
die Sonne und der Mond. Das, was sichtbar ist, 
ist ihr Licht. Die Aussage, dass das Herz dort 
ist, wo der Geist klar ist bedeutet, dass das Herz 
dort ist, wo der Geist alles sieht. Das Kaiserliche 
Feuer ist das Licht, das der Geist benötigt, um 
sehen zu können, was in jedem Teil des Körpers 
vor sich geht. Alle Leiden werden durch einen 
Geist verursacht, der nicht klar ist, da er von 
Dunkelheit umgeben ist und nicht sehen kann.
Westliche Medikamente wie etwa Schmerzmittel 
sind tatsächlich ein Hindernis bei der Lösung 
des Grundproblems eines jeden physischen 
Sachverhaltes, da sie dem Geist das Licht 
nehmen, um die Symptome zu lindern. 
Der Kaiser kann nicht länger sehen, was in 
seinem Reich vor sich geht. Was Verfahren bei 
Unfruchtbarkeit betrifft, etwa wenn die Patientin 
sich einer IVF-Behandlung unterzieht und keine 
Nebenwirkungen spürt wie Hitzewallungen, 
Gewichtszunahme oder abdominale Distension 
und Blutungen, so liegt das daran, dass der Geist 
jetzt getrübt ist und die Nebenwirkungen der 
Medikation maskiert sind. Deshalb ist der Geist 
nicht klar und das Kaiserliche Feuer erstrahlt 
nicht in dem Licht, in dem es erstrahlen sollte.

Das Herz ist das allerwichtigste Organ unseres 
Körpers und trägt in sich die allerwichtigste 
Funktion. Ohne das Herz kann der Körper nicht 
sehen und Leiden beheben, uns mit der Natur um 
uns herum oder mit Himmel und Erde verbinden 



c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

drei yin und drei yang: zur klärung von zhang zhongjings diagnostischem 
ansatz der sechs schichtenns

18

– die Yin- und Yang-Energien des Körpers wären 
in völligem Chaos. In der Chinesischen Medizin 
wird die Verbindung des Herz-Feuers mit dem 
Nieren-Yang ‚Wahres Yang’ genannt.

Die Nieren gehören zum Wasserelement. Das 
Wasser, wie schon erwähnt, interagiert mit dem 
Feuer, um Leben hervorzubringen. Der Gelbe 
Kaiser erklärt: „Die Nieren sind der Beamte des 
Qiang. Dorther stammt die Klugheit.“ Der Gelbe 
Kaiser fährt damit fort, dass: „Die Nieren den 
Ruhezustand kontrollieren. Sie sind die Wurzel 
der Speicherung. Sie sind der Ort der Essenz.“

Qiang hat zwei Bedeutungen. Einmal lässt es 
sich als ‚Reiswurm’ übersetzen, was an einen 
männlichen Penis erinnert und die Art und Weise 
des Gelben Kaisers ist, die Kontrolle der Nieren 
über die Reproduktionsorgane (männlich und 
weiblich) zu beschreiben. Die zweite Bedeutung 
von Qiang ist Kraft/Stärke. Sehen wir uns das 
Schriftzeichen Qiang 強 einmal an. Der linke 
Teil repräsentiert einen Bogen (wie bei Pfeil und 
Bogen). Der rechte Bereich zeigt unten einen 
Wurm und darüber einen großen Mund und steht 
für einen Wurm mit einem großen Kopf. Der 
Bogen ist ein Symbol für wahre Stärke. Er ist eine 
Waffe, die zugleich weich und hart ist. Er hat die 
Kraft von Stahl und ist dennoch biegsam wenn 
er angespannt und der Pfeil abgeschossen wird. 
Die männlichen Genitalien können ebenfalls 
biegsam und steif sein und es ist diese Fähigkeit 
der Transformation, auf die sich der Gelbe Kaiser 
mit dem Begriff Klugheit bezieht. Dass ‚die 
Nieren der Beamte des Qiang sind’ bedeutet, dass 
die Nieren, die zum Wasserelement gehören, über 
diese Qualität der Aufrechterhaltung von Härte 
und Biegsamkeit zur gleichen Zeit gebieten. Diese 
Qualität kann jedoch nicht vom Herzen getrennt 
werden.

Das Herz ist der Ort, wo der Geist klar wird 
und die Nieren kontrollieren die Härte und 
Biegsamkeit der Genitalien. Dies sind die 
Vorbedingungen zur Fortpflanzung. Wenn Mann 

und Frau intim werden, sind die Emotionen 
ausgeglichen. Wenn die männliche Stimulierung 
oder die Angst zu groß sind, wird er keine 
Erektion bekommen und wenn das Begehren 
fehlt oder es nicht ausreichend Stimulierung gibt, 
wird es ebenfalls zu keiner Erektion kommen. 
Dasselbe gilt für die weibliche Erregung. Zuviel 
und zu wenig, beides ist kontraproduktiv. 
Das Herz ist der Ort, wo der Geist seinen 
Wohnsitz hat und die Emotionen in Schach 
gehalten werden. Wenn der Geist ruhig ist 
und die Emotionen zufrieden gestellt sind oder 
Liebe in der Luft liegt, kann das Kaiserliche 
Feuer hinunter zu den Nieren steigen und das 
Nierenwasser erwärmen. Das Wasser der Nieren 
wird es dem Qiang ermöglichen sich zu biegen 
und aufzurichten und die Fortpflanzung kann 
stattfinden.

Im Gegensatz dazu lassen IVF und die zeitliche 
Abstimmung der Ovulation, anstatt die 
Emotionen des Herzens zu wärmen, das Feuer 
abkühlen. Sie separieren das Feuer des Herzens 
vom Wasser der Nieren.

Der Gelbe Kaiser erklärt: „Die Nieren 
kontrollieren den Ruhezustand. Sie sind die Wurzel 
der Speicherung. Sie sind der Ort der Essenz.“ 
Ruhezustand, Speicherung und Essenz sind 
drei Ebenen derselben Sache. Im Ruhezustand 
befinden wir uns wenn wir schlafen und 
unsere Energie für den nächsten Tag aufladen. 
Speicherung ist die Speicherung der Yang-Energie 
in der physischen Materie, in dem, was wir Yin-
Energie nennen. Essenz ist die Vereinigung der 
Energie in dem einen Materie bildenden Samen, 
der einem anderen Zyklus das Leben schenken 
kann. Das Shao Yin ist die Sphäre, in der wir 
unsere Energie aufladen, es ist die Sphäre, in 
der die Energie sich in der physischen Materie 
(Yin-Energie) speichert und es ist die Sphäre, 
in der der Samen für neues Leben geschaffen 
wird. Die Nieren gehören zum Wasser. Das 
Wassertrigramm besteht aus zwei unterbrochenen 
Linien und einer festen Linie dazwischen.



19

c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

yaron seidman

Die Essenz innerhalb des Wassers ist die Yang-
Energie (feste Linie). Wir nennen dies ‚das eine 
wahre Yang’. In der Chinesischen Medizin ist dies 
die wertvollste Substanz/Energie unseres Lebens. 
Wenn man sie vergeudet, vergeudet man sein 
Leben und auch zukünftige Generationen werden 
vergeudet. Unser Ziel innerhalb der Chinesischen 
Medizin ist es, dieses eine wahre Yang wieder 
herzustellen. Dies heißt, die Energie für die 
folgenden Generationen wieder herzustellen.

Das Bewahren des Ruhezustandes geschieht, 
indem wir gut schlafen. Das Bewahren der Yin-
Energie geschieht, indem wir die Yang-Energie 
nicht schädigen und wir schädigen die Yang-
Energie nicht, wenn wir den Richtlinien von Tai 
Yang, Yang Ming, Shao Yang und Tai Yin folgen. 
Das Bewahren der Essenz geschieht, indem wir 
den Richtlinien des Shao Yin folgen. Wir nähren 
das Kaiserliche Feuer des Herzens (Emotionen 
und klarer Geisteszustand) und wir bewahren das 
eine wahre Yang der Nieren.

In Bezug auf die Wirkungen von Steroiden 
behauptet Dr. Liu Lihong, dass sie das wahre 
Yang in den Nieren entfesseln, es kommt 
zu einer Heilung als wäre ein Wunder 
geschehen. Aber das Yang ist erschöpft – es ist 
verbraucht. Mit der Hormonstimulation bei 
Fruchtbarkeitsbehandlungen haben wir eine 
ähnliche Situation, in der das Yang der Nieren 
sich erschöpft. Diese Erschöpfung läuft einer 
Empfängnis zuwider. Wie der Gelbe Kaiser 
sagte: „Yin und Yang müssen harmonisieren. Dies 
wird zur Geburt von Nachkommen führen.“ 
Wenn das Yang erschöpft ist und nicht mit dem 
Yin harmonisiert werden kann, wird dies zu 
Unfruchtbarkeit führen.

Der vierte Aspekt des Shao Yin sind seine 
Meridiane, die von Nieren und Herz. Wenn man 
aufrecht steht, die Arme seitlich, die Handflächen 
an den Oberschenkeln und die Füße nahe 
beieinander, so verlaufen die Shao Yin-Meridiane 
entlang der Innenseite des Körpers, auf dessen 

posteriorer (hinterer) Seite (Innenseite von 
Armen und Beinen, aber nahe zum Rücken). Die 
Innenseite des Körpers ist Yin und der posteriore 
Teil ist Yang, folglich handelt es sich hier um 
das Yang im Yin. Die Meridiane von Herz und 
Nieren beginnen in versteckten Bereichen; unter 
den Fußsohlen und in den Achselhöhlen, ihr 
Ursprung ist folglich verborgen im Vorhimmel. 
Mit anderen Worten stammt die Shao Yin-
Energie von unseren Eltern; so ließe sich ihr 
Beginn deuten.

Der fünfte Aspekt des Shao Yin ist seine 
Entriegelungszeit, die von Zi bis Yin reicht, von 
23h bis 5h und sich mit den Tai Yin-Zeiten Zi 
und Chou überschneidet. Dies erklärt die enge 
Beziehung zwischen Shao Yin und Tai Yin und 
damit die enge Verbindung zwischen Erde und 
Wasser.

Das Shao Yin beginnt um Zi, der Geburtszeit 
des Yang. Es ist das eine wahre Yang innerhalb 
des Wassers – diejenige Yang-Energie, die dem 
Wasser Leben einhaucht. Chou und Yin bilden 
die Wachstumszeiten des Yang hin zu Zwei und 
hin zu Drei. Lao Zi sagt: Das Eine bringt die 
Zwei hervor. Die Zwei bringt die Drei hervor. 
Die Drei bringt die Zehntausend Dinge hervor. 
Die Entwicklung des Shao Yin von Eins zu Zwei 
zu Drei ist ein körperlich voll ausgebildetes Yang 
im Yin. Es ist das, was wir ein Kaiser-Feuer 
nennen. Es ist das voll ausgebildete Trigramm des 
Himmels (drei feste Linien) innerhalb des Yin. Es 
ist Yang im Yin.

Shao Yin ist die Verkörperung von Himmel und 
Erde in ihrem Zusammenspiel innerhalb unseres 
Körpers. Es sind das Nieren-Wasser und das 
Herz-Feuer, die sich wie Himmel und Erde in der 
Natur verhalten. Das Shao Yin ist, wie das Shao 
Yang, die Achse und diese Achse gehört zum 
Feuer, der treibenden Kraft hinter Yin und hinter 
Yang. Im Yin-Mechanismus ist das Feuer weniger 
wärmend als im Yang-Mechanismus, da es sich 
um ein voll ausgebildetes Yang im Yin handelt, 



c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

drei yin und drei yang: zur klärung von zhang zhongjings diagnostischem 
ansatz der sechs schichtenns

20

das den Yin-Mechanismus zur Wandlung treibt. 
Dies ist der Grund, warum die Entriegelungszeit 
des Shao Yin zur Gänze in die Wachstumsphase 
des Yang fällt.

Wenn das Shao Yin blockiert ist, ist der Puls dünn 
und klein und der Körper möchte schlafen, kann 
es aber nicht. Das Herz ist erregt und gereizt, 
die Miktion ist klar und häufig und es kommt zu 
ausgeprägtem Durst.

Im Hinblick auf das Herz, das sich ‚gereizt/erregt’ 
fühlt ist es wichtig, das chinesische Schriftzeichen 
Fan 煩 (gereizt) zu analysieren. Der linke Teil 
steht für Feuer, während der rechte Bereich einen 
Kopf repräsentiert. Das Feuer oder die Hitze 
steigt zum Kopf und führt zu Reizbarkeit.
Dieses Feuer muss zu den Nieren absteigen und 
nicht aufsteigen, um den Körper zu wärmen. 
Das aufsteigende Feuer ist das Minister-Feuer 
des Shao Yang, dass den gesamten Yang-
Mechanismus bewegt. Das Shao Yin-Feuer ist 
ein absteigendes Feuer, das den Kaiser im Wasser 
verankert oder, wie wir es zuvor beschrieben 
haben, es ist das ‚eine wahre Yang’ des Wassers. 
Es ist wie der Sonnenschein, der hinunter auf 
die Erde strahlt. Das Sonnenlicht strahlt nicht 
aufwärts. Dies ist das Achsen-Feuer des Yin-
Mechanismus – diejenige Energie, die in der 
physischen Materie eingebettet ist. Es ist die 
Verwurzelung der Energie in der Materie. Wenn 
dieses Feuer sich nicht im Körper verwurzelt, 
zeigen sich zwei Hauptsymptome: Die Person 
ist sehr müde, jedoch doch nicht in der Lage, 
einzuschlafen. Das zweite Symptom ist eine 
innere Gereiztheit. Diese Symptome treten 
auf, weil das Feuer sich nicht mit dem Wasser 
verbinden kann.

Diese Feuer- und Wasserverbindung findet im 
Shao Yin statt, in der Mitte der Nacht, dann, wenn 
wir schlafen. In der Natur geschieht dies in Mitten 
des Winters, wenn sich alles im Ruhezustand 
befindet. Das Kaiser-Feuer ruht im Wasser, was 
wir in der Chinesischen Medizin auch mit „der 

Drache ruht im Wasser“ bezeichnen. Dies klingt 
zwar ein wenig pittoresk, ist aber nichtsdestotrotz 
bedeutungsvoll. In chinesischen Mythen ist der 
Drache die gewaltigste und mächtigste Kreatur – 
er fliegt in die höchsten Höhen und taucht in die 
tiefsten Meere. Seine Bewegungen sind wendig 
und klug. Der Drache im Wasser entspricht 
jener phänomenalen Yang-Energie innerhalb des 
Wassers, die ihm Leben verleiht und die Leben 
erschafft, immer und immer wieder.

Wenn wir schlafen, steigt der Drache oder das 
Kaiser-Feuer ins Wasser hinab. Dies ermöglicht 
einen erholsamen Schlaf und eine kraftvolle 
Energie für den nächsten Tag. Während des 
Tages ist der Geist eines Individuums sichtbar und 
wenn dieser Geist fehlt, sieht die Person müde aus 
und das Licht in ihren Augen ist ausgeschaltet. 
Kein pulsierender Geist oder, metaphorisch 
gesprochen, kein Drache, der sich zeigt. Während 
der Nacht, wenn wir schlafen, begibt sich der 
Drache zur Ruhe – im tiefen Meer oder im 
Wasser oder im Norden oder in den Nieren 
(all dies sind vom Blickpunkt der Chinesischen 
Medizin aus betrachtet Synonyme). Wenn wir 
objektiv die verschiedenen Zustände des Geistes 
während des aktiven Tages und der schläfrigen 
Nacht betrachten, können wir den Unterschied 
deutlich erkennen.

Zu den weiteren Symptomen eines 
Ungleichgewichtes des Shao Yin gehören 
häufige Miktion mit klaren Urin. Dies hat mit 
dem Versagen des Yang zu tun, die Nieren zu 
wärmen. Ist das Yang zu intensiv, erwärmen sich 
die Nieren zu stark und der Urin färbt sich gelb. 
Fehlt jedoch das Yang, ist der Urin klar. Es gibt 
keine Hitze im Urin.

Das wichtigste Symptom des Shao Yin ist der 
dünne und kleine Puls, was ebenfalls auf ein 
Problem von Wasser und Feuer verweist. Feuer 
ist die Energie, Wasser ist die Substanz. Die 
‚Wasser ähnlichste’ Substanz in unserem Körper 
ist das Blut, da es Venen und Arterien füllt. Wenn 



21

c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

yaron seidman

das Blut (Wasser) fehlt, wird der Puls dünn sein. 
Dies steht im Gegensatz zu einem vollen Puls, bei 
dem Blut reichlich vorhanden ist. Ein kleiner Puls 
ist ein Feuer Problem oder, um genau zu sein, ein 
Problem des Kaiser-Feuers. In welcher Weise ist 
es ein Problem des Kaiser-Feuers?

Lassen Sie uns zunächst das Minister-Feuer 
betrachten, das den Körper wärmen muss. Wenn 
es zu viel Wärme gibt, wird der Puls schnell 
und wenn es einen Mangel an Wärme gibt (oder 
Kälte), wird der Puls langsam. Das hat seinen 
Grund darin, dass Wärme und Yang das Wasser 
beschleunigen, während Kälte es verlangsamt.
Zhongjing erwähnt in seiner Beschreibung der 
Pulse keinen langsamen Puls, sondern beschreibt 
ihn als dünn und klein. Der Puls innerhalb 
unseres Körpers ist die Verkörperung des 
Lebens. Wenn jemand ohnmächtig wird und 
wir feststellen wollen ob er oder sie noch lebt, 
überprüfen wir den Puls.

Von diesem Blickwinkel aus können wir 
verstehen, dass der Zyklus jedes Herzschlags in 
einem Puls ähnlich dem Zyklus eines jeden Tages 
ist. Er ähnelt dem Zyklus eines jeden Jahres. 
Jeder Puls hat einen Frühling, einen Sommer, 
einen Herbst und einen Winter. Er enthält ein 
zyklisches und repetitives Moment. Der Winter 
ist das Wasser oder das Blut des Pulses. Es ist die 
Yin-Energie des Pulses. Frühling, Sommer und 
Herbst stellen die Yang-Energie des Pulses dar. 
Die Yang-Energie dieser drei Jahreszeiten ist 
lang, wenn man sie mit der Jahreszeit des Winters 
vergleicht.

In jedem Herzschlag sollte man einen langen 
Frühlings-, Sommer- und Herbstpuls fühlen. Ist 
der Puls kurz, so bedeutet dies, dass das Yang oder 
der Mechanismus des Kaiser-Feuers der Nieren 
abnimmt. Es ist der Geist des Herzens, der die 
Jahreszeiten und den Körper harmonisiert. Wenn 
das Herz-Feuer einer Person gesund und das 
wahre Yang der Nieren stark ist, dann ist der Puls 
lang.

Unfruchtbarkeit ist weitgehend ein Shao Yin 
Problem. Das Kaiser-Feuer wärmt das wahre 
Yang der Nieren nicht. Der Geist speichert sich 
nicht in der Essenz. Die Energie verwurzelt sich 
nicht in der Materie. Die häufigsten Symptome 
die mir bei Patienten mit Unfruchtbarkeit 
begegnen sind Shao Yin-Symptome von Yang-
Mangel wie kalte Hände und Füße oder eine 
kalte Nase, während andere Hitzewallungen und 
Nachtschweiß aufweisen. Es gibt nicht genug 
warme (Yang) Energie, um sie zu wärmen.

Wie lassen sich Hitzewallungen und 
Nachtschweiß als Yang-Mangel verstehen? Zheng 
Qinan erklärt dies wie folgt: Yang-Mangel hat 
direkte, geradlinige und seltsame Symptome. 
Geradlinige Symptome sind kalte Füße, kalte 
Hände, ein blasses Gesicht etc. Es gibt jedoch 
seltsame Symptome wie ein rotes Gesicht und 
Hitzegefühle. Dies rührt daher, weil das Wasser 
Vorhimmels-Yang enthält. Wenn das Yang sich in 
einem Mangelzustand befindet, fließt das Wasser 
über und trägt das Ursprungs-Yang mit sich nach 
oben. Das Ursprungs-Yang (Kaiser-Feuer) sollte 
aber abwärts fließen, um das Wasser zu wärmen. 
Befindet es sich in einem Mangelzustand, kann 
es jedoch nicht abwärts fließen, sondern flutet 
stattdessen aufwärts. Dies wird zu Symptomen 
wie Hitzewallungen und Nachtschweiß führen. 
Wenn das wahre Yang wieder erstarkt ist, wird 
es sich im Wasser verwurzeln und nicht mehr 
aufwärts fluten.

In meiner Praxis erlebe ich, dass Hitzewallungen 
und Nachtschweiß recht schnell mit sehr heißen 
Kräutern gelindert werden können. Darüber 
hinaus lässt sich sagen, je stärker Nachtschweiß 
und Hitzewallungen sind, desto heißer muss 
die Kräuterrezeptur sein. Der Grund ist, das 
Gebärende Yang davor zu bewahren, sich 
abzusondern. Was sollte denn die Hauptursache 
für Unfruchtbarkeit sonst sein? Das wahre Yang 
im Wasser befindet sich in einem Mangelzustand 
und das Kaiser-Feuer ist zu schwach, um 
abzusteigen.



c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

drei yin und drei yang: zur klärung von zhang zhongjings diagnostischem 
ansatz der sechs schichtenns

22

Meiner Erfahrung nach stellen Patienten, die 
niemals Fruchtbarkeitsmittel oder die Pille 
genommen haben ihr wahres Yang und ihr Kaiser-
Feuer ziemlich schnell wieder her. Patienten die 
dies jedoch getan haben, erneuern das wahre Yang 
des Wassers nur mit großen Schwierigkeiten.

Das Fehlen des wahren Yang erklärt, warum so 
viele IVF-Zyklen versagen, trotz eines gelungenen 
Embryotransfers. Es erklärt überdies die meisten 
„ungeklärten“ Unfruchtbarkeiten.

Die Jue Yin-Phase
Jue (vermindert) Yin ist die letzte Sphäre des 
Yin-Mechanismus, dort, wo Tai Yin und Shao 
Yin enden, um es dem Yang zu ermöglichen, zu 
erblühen. Während das Tai Yin wahres Yin ist 
und das Shao Yin Yang im Yin, so ist das Jue Yin 
Yin im Yang. Mit dem Schließen befindet sich das 
Jue Yin vollständig im Bereich des Yang.
Wenn wir die drei Yin-Phasen in Bezug auf 
Fruchtbarkeit und Fortpflanzung miteinander 
vergleichen, so ist das Tai Yin die Bildung 
von Sperma und Eizelle, das Shao Yin ist die 
Empfängnis und Erschaffung eines neuen Lebens, 
während das Jue Yin die Entwicklung des Fötus 
innerhalb der Mutter darstellt. Tatsächlich ist 
das Jue Yin schon ein neues Leben, getrennt vom 
vorangegangenen Zyklus (von den Eltern) und 
dennoch ist es noch mit der Mutter verbunden und 
nicht wirklich unabhängig. Erst wenn das Baby in 
sein unabhängiges Leben hineingeboren wird hat 
die Jue Yin-Phase ihre Arbeit und beendet und ist 
vollständig zu einem eigenständigen neuen Zyklus 
geworden.

Der zweite Aspekt des Jue Yin sind seine 
energetischen Qualitäten. Der Gelbe Kaiser 
beschreibt Jue Yin als Wind und Holz. Das 
Schriftzeichen für Wind 風 besteht aus zwei 
Teilen. Das äußere umhüllende Zeichen wird 
Fan genannt und hat die Bedeutung ‚insgesamt’ 
oder ‚alle(s)’. Das innere Zeichen ist ein Wurm, 
derselbe Wurm wie im Schriftzeichen Qiang in 
der vorgegangenen Darstellung des Shao Yin. Die 

gemeinsame Bedeutung ist die, dass der Wind alle 
möglichen Arten von Würmern hervorbringt. 
Im Gelben Kaiser wird erklärt, dass ‚Würmer’ 
hier alle lebenden Tiere bedeutet, den Menschen 
eingeschlossen.

Das Schriftzeichen Chong 蟲 (Wurm) zeigt in 
seinem oben einen Mund, den eine vertikale 
Linie durchzieht. Dies steht für einen Menschen 
oder ein Tier. Wenn wir diese Linie nach 
oben verlängern, ist es, als ob wir den Himmel 
erreichen, verlängern wir sie nach unten, 
erreichen wir die Erde. Dies repräsentiert die 
Verbindung aller lebenden Dinge zu Himmel und 
Erde. Den unteren Teil des Schriftzeichens bilden 
zwei Füße. Ein Verweis auf den Menschen.

Das Schriftzeichen Fan 凡 (alle) besteht ebenfalls 
aus zwei Teilen. Die äußere Umhüllung legt nahe, 
dass es ‚alles enthält’, während sich innerhalb das 
Schriftzeichen Yi (Eins) findet, was auf Einheit 
deutet. Verbindet man all diese unterschiedlichen 
Teile des Schriftzeichens Feng (Wind) 
miteinander, so legt die Bedeutung von Wind eine 
Einheit aller lebenden Dinge zwischen Himmel 
und Erde nahe.

Tatsächlich sagten die chinesischen Weisen: „Der 
Wind ist der Bote von Himmel und Erde.“ Dies 
bedeutet, dass alle lebenden Dinge, die Menschen 
eingeschlossen, Boten des Himmels und der 
Erde sind. Insbesondere die menschlichen Wesen 
wurden als der Spiegel der Wechselwirkung 
von Himmel und Erde betrachtet. Die sind 
die Verkörperung von Yin und Yang und 
die Verkörperung des Lebens. Jue Yin, schon 
erschaffenes Leben, aber noch nicht getrennt 
von seinen Eltern, wird am besten mit Wind 
beschrieben. Welche Qualität ist es, die diese fetale 
Phase so gut beschreibt? Es ist Holz.

Holz hat verschiedene Bedeutungen. Lassen Sie 
uns einen Blick auf das Schriftzeichen Mu 木 
(Holz) werfen. Die horizontale Linie ist die Erde 
und die vertikale Linie stellt eine Pflanze dar, 



23

c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

yaron seidman

die aus dem Boden sprießt. Die beiden schrägen 
Linien sind die Wurzeln dieser Pflanze unterhalb 
des Erdbodens. Dies ist eine Beschreibung 
aller Lebensformen, die der Erde entspringen, 
Menschen und Tiere eingeschlossen, da wir alle 
von der reinen Yin-Energie der Erde genährt 
werden. Im alten China gab es keine Trennung 
zwischen Mensch und Natur. Natur war Mensch 
und Mensch war Natur.

Holz ist die Qualität, die der Erde entspringt. Dies 
ist eine Qualität, die Eizelle und Samen zu einem 
Baby umwandelt. Der Gelbe Kaiser beschreibt die 
Holzqualität als „biegen und begradigen“ oder 
als die Fähigkeit, von einem Zustand in einen 
anderen wechseln zu können. Die Holzqualität 
unterstützt die männlichen Genitalien dabei, 
hart und wieder weich zu werden, wenn dies 
erforderlich ist und erklärt auch die Fähigkeit des 
Embryos, sich aus einer sehr gewundenen Position 
zum Fötus und dann zum Baby gerade zu 
richten. Das Schriftzeichen Mu (Holz) beschreibt 
also bestens diejenige Phase, in der die Energie 
noch Wurzeln im Yin unter der Erde hat, aber 
gleichzeitig ein neues Leben im Yang über der 
Erde beginnt. 

Was ist die Verbindung zwischen Wind und 
Holz? Der Gelbe Kaiser sagt: „Der Osten 
gebiert den Wind und der Wind gebiert das 
Holz:“ Der Osten, der Wind und das Holz 
sind drei Ebenen derselben Sache. Der Osten 
ist die Himmelsrichtung in der die Sonne oder 
die Yang-Energie aufsteigt oder aus der Erde 
hervorkommt. Diese Yang-Energie gebiert 
den Wind, der alle lebenden Dinge auf Erden 
repräsentiert. Diese lebenden Dinge (Wind) 
gebären das Holz, das Fortpflanzungsvermögen 
und damit letztendlich die nächste Generation. 
Wind und Holz können nicht voneinander 
getrennt werden. Leben und Fortpflanzung 
können nicht voneinander getrennt werden.
Tai Yin und Shao Yin „sterben aus (erlöschen)“, 
sagt der Gelbe Kaiser, durch die Geburt neuen 
Lebens oder durch den Wind der das Holz 

hervorbringt. Das Jue Yin ist wichtig bei der 
Klärung von Unfruchtbarkeit, da diese Sphäre es 
uns ermöglicht, Fehlgeburten und die Gesundheit 
des Fötus zu verstehen.

Der dritte Aspekt des Jue Yin sind seine Organe, 
die Leber und das Perikard, ein doppelwandiger 
Sack, der das Herz und die Ursprünge der 
großen Gefäße enthält. Der Gelbe Kaiser nennt 
das Perikard „die Mauern, die den Kaiser (Herz) 
umgeben.“ Wenn pathologische Energie das 
Herz attackiert, wird das Perikard sie zuerst 
aufnehmen, um den Kaiser zu schützen. In 
Wirklichkeit hat das Perikard jedoch eine 
tiefere Bedeutung und wir sollten es uns genauer 
ansehen. Warum war das Perikard in der 
Antike nicht vom Herzen getrennt? Es ist sehr 
befremdlich, dass es zwar 12 Meridiane gab, 
den Perikardmeridian eingeschlossen, jedoch 
kein Perikardorgan. Es gab sechs Yin-Meridiane 
jedoch nur fünf Yin-Organe. Was war der Grund 
für dieses merkwürdige Phänomen?

Lassen Sie uns zum Verständnis die chinesischen 
Schriftzeichen betrachten, um so einige 
Anhaltspunkte zu finden. Das Schriftzeichen Xin 
Bao 心包 (Perikard) ist aus zwei Schriftzeichen 
zusammengesetzt. Das Schriftzeichen auf der 
Linken ist das Herz (Xin) und das Schriftzeichen 
auf der Rechten ist eine Hülle oder ein Sack (Bao). 
Miteinander kombiniert ist das Perikard also 
die Hülle, die das Herz umgibt. Ausgehend von 
dieser ersten Bewertung können wir erkennen, 
dass Herz und Perikard (der Sack um das Herz 
herum) in sehr enger Beziehung stehen. Wenn 
wir das Schriftzeichen Bao (Sack) auf der rechten 
Seite näher betrachten können wir erkennen, 
dass es aus zwei Teilen besteht; einem oberen 
Teil und einem unteren Teil. Wir werden dieses 
Schriftzeichen gleich erläutern.

Lassen Sie uns jedoch zunächst ein Blick auf die 
chinesischen Schriftzeichen für die Yin-Organe 
werfen: Milz, Lunge, Nieren, Leber und Herz. 
Mit Ausnahme des Herzen tragen alle den 



c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

drei yin und drei yang: zur klärung von zhang zhongjings diagnostischem 
ansatz der sechs schichtenns

24

Radikal für Fleisch 月in ihrem Zeichen, was 
darauf verweist, dass das Schriftzeichen etwas mit 
dem physischen Körper oder dem Fleisch zu tun 
hat (脾，肺，腎，肝).

Warum enthält das Schriftzeichen für Herz 心 
diesen Fleischradikal nicht? Das Herz ist das 
Kaiser-Feuer. Es ist das Licht, das im Innern des 
Körpers scheint. Es ist das Organ, das zum Feuer 
gehört und als solches zum Himmel aufsteigen 
kann, da es sehr wenig physische Materie besitzt, 
aber voller Energie ist. Von den fünf Elementen 
Holz, Metall, Wasser, Erde und Feuer ist es das 
einzige, das aufzusteigen vermag, während alle 
anderen aufgrund der Schwere der physischen 
Materie und der Schwerkraft, die sie nach unten 
ziehen, absteigen.

Indem es zum Himmel aufsteigt, kann das Feuer 
die irdische Materie mit der Energie des Himmels 
verbinden. Das Herz gehört zum Feuer. Es besitzt 
die geringste Materie und die meiste Energie. 
Es der Wohnsitz unseres Geistes und der Ort an 
dem unsere Energie die Erde mit dem Himmel 
verbindet. Wie dem auch sei, gibt es da nicht eine 
physische Blutpumpe, die wir Herz nennen? 
Meiner Ansicht nach ist dies das Perikard. 
Der Herzmuskel und der Herzsack bilden das 
Perikard. Shan Zhong 膻中 ist der Begriff, den 
der Gelbe Kaiser für das physische Organ Herz 
verwendet (eine Kombination aus Perikard und 
Herzmuskel).

Das Schriftzeichen zur Linken ist Shan (auch 
Dan ausgesprochen) und das rechte Schriftzeichen 
ist Zhong (Zentrum, Mitte). Zhong enthält eine 
vertikale Linie die einen Mund durchzieht. 
Wiederum finden wir hier die Vorstellung der 
Verbindung von Himmel und Erde innerhalb 
einer Person (der Mund steht für eine Person). 
Wenn also der Gelbe Kaiser sagt, dass die 
physische Blutpumpe Shan Zhong sei, dann ist die 
erste Bedeutung die, dass diese Blutpumpe etwas 
mit der Verbindung von Himmel und Erde zutun 
hat, die Leben bedeutet.

Das Schriftzeichen Shan auf der linken Seite 
besteht aus zwei Teilen. Der erste ist Rou 
(Fleisch), ein Verweis darauf, dass es sich um 
ein aus physischer Materie bestehendes Yin-
Organ handelt. Der rechte Bereich von Shan 
besteht aus einem Dach im oberen Teil, einer 
doppelwandigen Struktur in der Mitte und 
einer über dem Horizont aufgehenden Sonne 
im unteren Teil. Das Dach bedeutet, dass diese 
Entität, diese Einheit alle Organe im Körper 
bedeckt. Die doppelwandige Struktur meint, dass 
diese Einheit die geschützteste und geehrteste 
im gesamten Körper ist. Die über dem Horizont 
aufsteigende Sonne bedeutet die Geburt des 
Lebens, den Beginn eines neuen Zyklus’ oder 
das zum Vorschein kommen des Babys aus der 
Gebärmutter. Damit beschreibt der Gelbe Kaiser 
das Perikard/physische Herz als das Wichtigste 
(Dach), das Geschützteste (doppelwandig) und als 
den Beginn des Lebens (Sonnenaufgang).

Darüber hinaus hat das Perikard (Xin Bao) 
eine weitere Bedeutung, die uns helfen wird zu 
verstehen, warum es ursprünglich keine vom 
Herzen getrennte Einheit war. Es wird uns auch 
helfen, zu verstehen, warum das Perikard zum 
Jue Yin gehört, also zum fötalen Teil des Yin. 
Lassen Sie uns das Schriftzeichen Bao 包 (Sack) 
näher untersuchen.

Der obere Teil ist Bao und bedeutet ‚umhüllen’, 
während der untere Bereich Si genannt wird 
und ‚Fötus’ bedeutet. Wenn wir das antike 
Schriftzeichen für Bao betrachten, können wir 
einen Fötus innerhalb des Bauches erkennen.

Wenn wir also über diesen ‚Sack’ des Herzen 
nachdenken (das Perikard), dann fokussieren 
wir auf einen Fötus. Solange ein Baby noch nicht 
geboren ist, ist es untrennbar mit seiner Mutter 
verbunden. Das Jue Yin ist das ‚Erlöschen’ des Yin 
hin zu einem neuen Leben. ‚Erlöschen’ bedeut in 
diesem Zusammenhang Neugeburt.



25

c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

yaron seidman

Der Gelbe Kaiser sagt: „Wenn das Yin seinen 
höchsten Gipfel erreicht, wird das Yang geboren.“ 
Der Kreislauf von Yin und Yang, der Kreislauf 
von Leben und Geburt vollzieht sich fortwährend. 
Er vollzieht sich in der Lebensspanne einer Frau, 
wenn sie ein Kind zur Welt bringt. Er vollzieht 
sich in der Spanne eines Jahres, wenn der Winter 
den Frühling gebiert. Er vollzieht sich in der 
Spanne eines Tages, wenn die Nacht den Morgen 
hervor bringt und er vollzieht sich innerhalb eines 
Herzschlags. Wenn das Herz einmal schlägt, ist 
dies ein neues Leben, das in diesem Augenblick 
geboren wird. Es ist eine neue Woge an Blut 
und Energie, die in unseren Körper strömt. Was 
geschieht, wenn das Herz aufhört zu schlagen? Es 
gibt keine Geburt mehr. Es kommt nicht mehr zu 
einem anderen Leben in einem anderen Rhythmus. 
Es gibt keinen weiteren Lebenskreislauf. Wenn 
wir vom Herzsack und dem Fötus in diesem Sack 
sprechen, so meinen wir, dass die Herzmuskeln 
Blut und Energie pumpen, um uns ‚Leben’ zu 
ermöglichen. Es ist eine Beschreibung in welcher 
Weise unser Leben sich fortsetzt. Das Perikard ist 
nicht nur ein Muskel wie der Muskel eines Beins. 
Es ist dasjenige Organ, mit dem der Geist sich 
verbindet, das Organ, wo Himmel und Erde Leben 
in unseren Körper pumpen.

Der Gelbe Kaiser setzt mit seiner Darstellung 
von Shan Zhong (Mitte der Brust/Perikard) fort, 
in dem er es als „ergebenen Minister“ beschreibt 
– derjenige Minister, der dem Kaiser ohne die 
geringste Abweichung gehorcht und dient. Es ist 
die ergebene Blutpumpe, die uns niemals im Stich 
lässt.

Die Leber wird vom Gelben Kaiser mit einem 
Armeegeneral verglichen und als dasjenige 
Organ, aus dem Denken und Planen hervorgehen. 
Die Leberfunktionen sind für unser Leben in 
gleicher Weise wichtig wie ein General für die 
Armee wichtig ist. Denkt und plant der General 
strategisch und sorgfältig, wird seine Armee in 
Kriegszeiten siegreich sein.

Im Gegensatz zu anderen Organen, die in 
Friedenszeiten notwendig und wichtig sind, ist 
die Leber zu Kriegszeiten innerhalb des Körpers 
unerlässlich. Ein Kriegszustand besteht dann, 
wenn die Yin-Phase (Speicherung) sich zu einer 
Yang-Phase (Ausdehnung) transformieren 
will. In unserem alltäglichen Leben kommt es 
jeden morgen wenn wir aufwachen zu einem 
solchen Kriegszustand, also wenn der Schlaf 
in den Wachzustand wechselt. In der Natur 
kommt es zu einem Kriegszustand, wenn der 
Ruhezustand des Winters, der Winterschlaf dem 
erwachenden Leben und Reichtum des Frühlings 
weichen muss. Die Yang-Energie möchte sich 
absondern, während die Yin-Energie die Dinge 
zusammenhalten will. Dieser Krieg zwischen den 
Wünschen des Yin und den Wünschen des Yang 
wird Jue Yin genannt. Die Leber ist das Organ, 
das zu planen hat, wie dieser Krieg gewonnen 
werden kann. Versagt die Leber bei der Planung 
dieses Übergangs, wird der Krieg verloren und 
der Körper wird am morgen nicht erwachen. 
Versagt die Leber in ihrer Planung, wird kein 
Baby geboren. Eine Schwangerschaft ist ein Krieg 
in Bezug auf das Fortbestehen der Bindung an 
die Mutter oder der Trennung von ihr. Wenn die 
Leberfunktion aufgrund fehlerhafter Planung 
versagt und das Baby sich zu früh trennt, kommt 
es zu einer Fehlgeburt. Trennt sich das Baby nicht 
fristgerecht, ist das Ergebnis eine Totgeburt.

In der chinesischen Geschichte heißt ultimativer 
Sieg, dass man den Gegner bezwingt, noch bevor 
der Krieg überhaupt begonnen hat. Dies wird 
durch eine gut geplante Strategie erreicht. In 
unserem alltäglichen Leben liefert eine gesunde 
Leber eine wohl durchdachte Strategie für einen 
nahtlosen Übergang vom Yin ins Yang. Ist die 
Leber nicht gesund, fällt die Planung dürftig 
aus und wir werden Schmerzen haben und es 
wird uns Elend gehen und eine Frau wird mit 
Sicherheit Schwierigkeiten haben ein Kind 
auszutragen oder ein gesundes Baby zur Welt zu 
bringen.



c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

drei yin und drei yang: zur klärung von zhang zhongjings diagnostischem 
ansatz der sechs schichtenns

26

Der Gelbe Kaiser bemerkt dazu: „Die Leber 
harmonisiert Sehnen und Bänder und ihre Funktion 
ist es, zu begradigen und zu biegen,“ was bedeutet, 
dass die Leber etwas mit der Flexibilität innerhalb 
unseres Körpers zu tun hat, besonders in den 
Gelenken. Die Leberfunktion ermöglicht es uns, 
uns vorwärts und seitwärts zu beugen, unsere 
Arme, Hände, Finger und Knie zu strecken 
und abzuwinkeln – das Holzelement und seine 
Funktion des ‚Begradigens und Biegens’ haben 
wir ja schon erwähnt. Eine schlechte Ernährung, 
unzureichender Schlaf, exzessiver Stress oder 
die Einnahme von Medikamenten schädigen 
die Leber. Der Armeegeneral kann nicht länger 
erfolgreich planen und eine Schwangerschaft wird 
Schaden nehmen.

Der Gelbe Kaiser fährt fort anzumerken, dass: 
„Wenn eine Person sich niederlegt, die Leber 
Blut erhält und das Augenlicht dieser Person klar 
wird. Wenn die Füße Blut erhalten, können wir 
gehen. Wenn die Hände Blut erhalten, können wir 
greifen.“ Dies bezieht sich auf die wesentlichste 
Funktion der Leber, sprich auf die Regulierung 
des Blutsystems innerhalb unseres Körpers. Diese 
Regulierung des Blutsystems entspricht nicht 
dem Blutkreislauf, sondern steht eher für die 
Harmonie von Yin und Yang.

Die Farbe des Blutes ist rot und gehört somit 
zum Feuerelement. Die Konsistenz des Blutes 
ist flüssig und gehört daher zum Wasserelement. 
Gemeinsam bilden sie das Leben. Wenn das 
Blut die Füße erreicht, hat Leben die Füße 
erreicht und die Person kann gehen. Wenn das 
Blut die Hände erreicht, hat Leben die Hände 
erreicht und die Person kann greifen. Wenn die 
Lebenskraft oder die korrekte Verbindung von 
Yin- und Yang-Energie einen bestimmten Teil des 
Körpers erreicht, wird dieser Teil funktionieren. 
Dies gilt natürlich auch für die Gebärmutter, die 
Eierstöcke und die Eileiter. Um diese Harmonie 
zu erreichen, müssen wir als Erstes die Leber 
harmonisieren.

Die zweite Bemerkung des Gelben Kaisers 
stellt überdies dar, dass, wenn eine Person 
sich niederlegt, die Leber Blut erhält und das 
Augenlicht dieser Person klar wird. Die einfache 
Bedeutung hier ist die, dass, wenn eine Person 
aktiv ist, das Blut aus der Leber in den Körper 
strömt. Legt sie sich jedoch nieder oder ruht sich 
aus, kehrt das überschüssige Blut im Körper zur 
Speicherung in die Leber zurück.

Was das klare Augenlicht betrifft, so glaube ich 
nicht, dass der Gelbe Kaiser sich hier auf den 
Blutkreislauf bezieht, sondern vielmehr auf das 
Leben. Zur Erläuterung dieses Sachverhalts 
möchte ich ein weiteres Konzept der antiken 
Chinesischen Medizin einführen – Jing und Wei.
Jing ist die vertikale Linie, die Himmel und Erde, 
Wasser und Feuer und Yin und Yang verbindet. 
Wei ist ein zusätzlicher Aspekt, der alle Dinge 
untereinander verbindet – einen Menschen mit 
einem anderen, ein Tier mit einem anderen, einen 
bestäubenden Baum mit einem anderen Baum. 
In Bezug auf das Jing und den Menschen, steht 
hier die Person aufrecht, die Hände zum Himmel 
gestreckt und die Füße auf dem Boden. Ihr Geist 
verbindet sich mit dem Himmel, während ihr 
Körper materiell und Erdverbunden ist. Der 
Mensch besteht aus Himmel und Erde und ist ein 
Drittes einzigartiges Phänomen, die Verbindung 
von Himmel und Erde, die Verbindung von Yin 
und Yang, die Leben ist.

Was das Wei angeht, so liegt die Person hier in 
einer animalischen Haltung, der Haltung die ein 
Paar einnimmt, wenn es beieinander liegt, um ein 
neues Leben zu empfangen oder die eine Person 
einnimmt, die Schlafen geht und versucht, ein 
neues Leben für den nächsten Tag zu empfangen. 
Was uns von den Tieren unterscheidet ist, dass 
wir, anstatt in dieser Wei-Haltung zu verharren, 
von wei zu jing wechseln. Dies verweist auch 
auf die größere Verantwortung des Menschen in 
dieser Welt und darauf, warum wir in der Lage 
sind, sie zu bewahren oder zu zerstören.



27

c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

yaron seidman

Wenn der Gelbe Kaiser erläutert, dass die Leber 
Blut erhält, wenn eine Person sich niederlegt, 
bezieht er sich auf die Wei-Position. Die Leber 
erhält die Lebenskraft, wenn die Person ein neues 
Leben erschafft. Die Leber ist der General und 
sollte planen, wie das vonstatten gehen kann; dazu 
müssen die Augen klar sein. Wenn die Energie 
zur Fortpflanzung in die Leber fließt, muss der 
Blick klar sein – für das Sperma, um erkennen 
zu können, welches Ei aufzusuchen ist und für 
das Ei, um zu erkennen, welches Spermium zu 
empfangen ist.

Der Gelbe Kaiser fährt fort zu erläutern, dass „alle 
Leitbahnen (Meridiane und Blutgefäße) zu den 
Augen gehören“. Hier ist schlicht gemeint, dass 
viele Meridiane durch die Augen verlaufen oder 
sich mit ihnen verbinden. Allerdings stehen die 
Augen, fähig Gutes von Bösem zu unterscheiden, 
zu allen Organen des Körper in Beziehung, nicht 
nur zur Leber. Jeder dem Körper zugefügte 
Schaden – jede Krankheit oder Verletzung – wird 
die Klarheit der Augen beeinträchtigen und die 
Fähigkeit der Leber behindern Yin und Yang zu 
harmonisieren um neues Leben zu schaffen. Eine 
Schwangerschaft wird unmöglich. Dies ist die Art 
und Weise in der die Leber zur Jue Yin-Phase der 
Erschaffung neuen Lebens in Beziehung steht.

Der vierte Aspekt des Jue Yin sind die Meridiane 
von Leber und Perikard, die entlang der Mitte 
der Innenseite unserer Arme und Beine verlaufen. 
Bei aufrechter Haltung, die Handflächen an den 
Oberschenkeln und die Füße dicht beieinander, 

verläuft der Jue Yin-Meridian in der Mitte der 
Innenseite von Armen und Beinen, ohne dabei 
nach vorn oder nach hinten abzuweichen. Er 
verläuft in dem Sinne parallel zum Shao Yang-
Meridian, als auch er im Zentrum vom Armen 
und Beinen gelegen ist. Am Leber-Meridian ist 
interessant, dass er an der Fußspitze beginnt, 
deren Natur Yang ist, an der Innenseite des Beins, 
deren Natur Yin ist, aufwärts zieht und nahe des 
Shao Yang Gallenblasen-Meridians endet, wo er 
sich verteilt. Er verläuft also vom Yang ins tiefste 
Yin und endet wiederum im Yang.

Die Meridiane des Jue Yin führen uns zu einer 
weiteren Diskussion über die Verbindung von 
Wind, Holz und dem Minister-Feuer und in 
welcher Weise sie gemeinsam Leben erschaffen. 
Der Gelbe Kaiser sagt, dass ein heftiges Feuer 
die Energie aufzehren wird, während ein mildes 
Feuer die Energie wärmt und nährt. Dies steht in 
Beziehung zur Fähigkeit des Windes neues Leben 
zu schaffen, was nicht bei extremer Hitze oder 
Kälte geschieht, sondern im angenehm warmen 
Frühlingswetter. Ohne die Wärme des Minister-
Feuers, hätte das neue Leben nicht die Yang-
Energie, die notwendig ist, um sich entfalten zu 
können.

Der Gelbe Kaiser sagt, erst wenn das Yang 
geboren ist, kann das Yin erblühen. „Die Yang-
Energie ist wie die Beziehung der Sonne zum 
Himmel. Wenn die Sonne ihren Platz am 
Himmel verliert, wird das Leben erlöschen und 
seine Größe vergehen. Damit das Firmament sich 
drehen kann, muss die Sonne scheinen. Dies ist 
der Grund, warum das Yang sich oben befindet 
und uns von außen beschützt.“

In dieser Bemerkung erklärt der Gelbe Kaiser 
die Bedeutung der Yang-Energie als Quelle des 
Lebens. Innerhalb des Körpers ist das Yang der 
Ursprung des Lebens, obwohl das Yin natürlich 
auch wichtig für die Lebensprozesse ist. Das 
Erwachen am Morgen ist Yang-Energie. Die 
Entstehung eines Babys aus Ei und Sperma ist 

Wei

Jing



c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

drei yin und drei yang: zur klärung von zhang zhongjings diagnostischem 
ansatz der sechs schichtenns

28

Yang-Energie. Der Gelbe Kaiser sagt, dass die 
Yang-Energie in unserem Körper gleich der 
Sonne am Firmament ist, und dass dies der Grund 
ist, warum das Yang sich oben befindet und uns 
von außen beschützt. Die Sonne am Firmament 
ist in gleicher Weise wichtig für das Leben (im 
Allgemeinen) wie es die Yang-Energie innerhalb 
unseres Körpers für unser (persönliches) Leben ist. 
Das Yang schützt uns vor allen Leiden und nährt 
unser Leben.

Wie schon erläutert, ist es wichtig, die Yang-
Energie zu bewahren. Die Sonne wird niemals 
aufhören zu scheinen, aber unser Yang kann sich 
erschöpfen, da wir zur Erde gehören. Die Energie 
in unserer körperlichen Materie ist vom Himmel 
ausgeliehen. Bewahren wir das Yang, werden wir 
ein längeres und gesünderes Leben führen und 
in der Lage sein, dieses Yang, diesen ‚Samen des 
Lebens’ an eine neue Generation weit zu geben.
Wichtig ist auch, dass der Leber-Meridian um die 
Genitalien und Fortpflanzungsorgane kreist. Da 
es eine der Hauptfunktionen des Jue Yin ist, die 
Entwicklung neuen Lebens zu ermöglichen, ist 
es absolut sinnvoll, dass der Jue Yin Meridian die 
Fortpflanzungsorgane nährt. Der Leber-Meridian 
besitzt innere Verläufe, die bis ganz hinauf zum 
Scheitel des Kopfes führen, dem Gebiet unseres 
Körpers mit dem meisten Yang. Dies zeigt 
wiederum die Verteilung der Leberfunktion vom 
Yin zum Yang. Die Chinesische Medizin betrachtet 
das Jue Yin und die Leber als Transformation des 
alten Yin zum neuen Yang.

Der fünfte Aspekt des Jue Yin ist seine 
Entriegelungszeit, die von Chou, über Yin, zu 
Mao reicht, d. h. von 1h nachts bis 7h morgens. 
Das Schriftzeichen Chou zeigt eine festgebundene 
Hand, Yin stellt zwei Hände dar, die einen Pfeil 
gerade richten, während Mao das Töten eines 
Opfertieres abbildet.

Die Entwicklung innerhalb des Yue Yin wird durch 
diese drei Zeichen erklärt. Der erste Schritt des 
Jue Yin ist noch gebunden an das vorangegangene 
Yin – es kann sich noch nicht in ein neues Leben 
hinein bewegen. Der zweite Schritt ist der General, 
der plant und Messungen vornimmt, um in ein 
neues Leben zu gelangen. Der dritte Schritt ist das 
Erlöschen des alten  und der Beginn eines neuen 
Zykluses. Das Töten eines Tieres als Opfergabe 
bedeutet die Transformation der Materie, dem 
Fleisch des Tieres zu Himmelsenergie, was sich 
vom Essen eines Tieres und seinem Absteigen 
zur Erde über den Stuhlgang unterscheidet. Eine 
Opferhandlung wurde in der Antike als völlige 
Selbstlosigkeit betrachtet, die notwendig war, um 
das alte Leben oder das alte Yin aufzugeben und ein 
neues Leben mit einem neuen Yang zu beginnen. 

Der Gelbe Kaiser sagt, dass das Jue Yin dort ist, 
wo das Yin erlischt und das Yang sich erhebt. Das 
Yang bezieht sich auf das Zentrum von Jue Yin, 
das von der aufsteigenden Wärme des Shao Yang 
gebildet wird. Die Zeiten Chou, Yin und Mao 
beschreiben bestens das Erlöschen der Nacht und 
die Geburt eines neuen Tages. Sie beschreiben 

Tai Yang/Herz/Feuer

Shao Yang/Durst Yang Ming/Obstipation

Jue Yin Tai Yin/Erbrechen

Shao Yin/Niere
Wahres Yang/andhaltende diarrhea



29

c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

yaron seidman

bestens das Vergehen des Winters und die Geburt 
des Frühlings und sie sind die beste Zeit, Leiden 
des Jue Yin zu behandeln.

Was geschieht, wenn das Jue Yin blockiert 
wird? Sowohl der Gelbe Kaiser als auch Zhang 
Zhongjing geben an, dass der Wind die Wurzel der 
Hundert Erkrankungen ist, was bedeutet, dass er 
die Wurzel aller Erkrankungen ist. Der Wind ist 
auch, wie weiter oben erläutert, das Voranschreiten 
bei der Erschaffung neuen Lebens, das sich mit 
jedem Morgen zeigt, an dem wir erwachen, mit 
jedem neuen Frühling, mit jedem Herzschlag, und 
ebenso mit der Schwangerschaft einer Frau und der 
Geburt eines Kindes. Wind ist das Voranschreiten 
der Yang-Energie heraus aus dem Yin. Tritt das 
Yang nicht angemessen aus dem Yin hervor, 
können wir sagen, dass der Wind ein Problem hat 
und dies ist es, worauf sich die Aussage ‚der Wind 
bringt die Hundert Erkrankungen hervor’ bezieht.

Zhongjing erklärt, dass zu den Symptomen einer 
Jue Yin-Krankheit folgende gehören: Xiao Ke 
(Durst), Hunger ohne das Verlangen zu essen 
und das Erbrechen von Würmern, wenn jemand 
dennoch isst, sowie ein heißes und schmerzendes 
Herz, was auf einen Herzanfall (Infarkt) verweist. 
Er sagt auch, dass es zu anhaltender Diarrhö 
kommen wird, wenn der Patient mit kalten 
Kräutern nach unten abführt,.

Diese Symptome haben über Jahrhunderte 
viele Praktiker verwirrt, da sie tatsächlich sehr 
merkwürdig und verwirrend und zudem selten 
zu  beobachten sind. Wie auch immer, warum sagt 
der Gelbe Kaiser, dass der Wind die Wurzel der 
Hundert Erkrankungen sei? Sollte der Wind als 
Jue Yin-Energie nicht zu Erkrankungen in der Tai 
Yin- oder Yang Ming-Sphäre führen? Ja, das sollte 
er definitiv.

Zhongjing beschreibt hier eine Vielzahl von 
beispielhaften Symptomen, die zu Erkrankungen 
der anderen fünf Sphären führen. Lassen Sie uns 
nochmals unseren Kreislauf betrachten.

Wenn wir die obigen Symptome analysieren, 
gelangen wir zu einer Erklärung von Zhongjings 
Darstellung des Windes als Hervorbringer der 
Hundert der Erkrankungen. Der Durst ist, wie 
Chen Xiuyuan sagt, das Shao Yang-Feuer, das 
Zentrum oder der Kern des Jue Yin. Wir haben 
schon erklärt, dass das Feuer des Shao Yang für 
das Jue Yin unerlässlich ist, um das Yang wachsen 
und das Yin erlöschen zu lassen. Wenn das Shao 
Yang-Feuer innerhalb des Jue Yin zu stark ist, 
wird der Patient sehr durstig.

Das zweite Symptom entsteht, wenn die Energie 
gegen das Herz schlägt und dieses ‚heiß wird 
und zu schmerzen’ beginnt. Wenn wir die fünf 
Yin-Organe um unseren Kreis herum anordnen, 
so befindet sich das Herz oder das Feuerelement 
oben, im Süden. Dies korrespondiert mit dem 
Mittag, der Zeit von Tai Yang. Was Zhongjing 
mit diesen Schlagen der Energie gegen das 
Herz meint ist, dass die Energie des Jue Yin 
abnormal aufwärts in die Tai Yang-Sphäre 
stürzt. Erinnern Sie sich daran, dass das Tai 
Yang die Yang-Energie aus der Kälte der 
Mitternacht heraus freisetzt, bis sie die Wärme 
des Mittags erreicht, und dass dieses Öffnen 
und Freisetzen Schrittweise geschehen muss. 
Geschieht dieses Öffnen abrupt, stürzt die Yang-
Energie in Richtung des mittäglichen Feuers – in 
Richtung des Tai Yang, des Herzens oder des 
Südens. In solch einem Fall schlägt oder prallt 
die Energie gegen das Herz und führt zu Hitze 
und Schmerzen des Herzens. Die chinesischen 
Schriftzeichen für Schmerz(en) sind Teng 疼 
und Tong 痛. Beide Schriftzeichen besitzen einen 
äußeren Teil, der für Erkrankung steht sowie 
ein inneres Segment, das eine jeweils zusätzliche 
Bedeutung hat. Das innere Segment von Teng 
repräsentiert den Winter, was bedeutet, dass es 
zu Schmerzen kommt, wenn Kälte die Energie 
blockiert. Bei Tong trägt das innere Segment die 
Bedeutung ‚passieren, durch gehen’. Wenn die 
Energie nicht passieren kann, wenn sie blockiert 
ist, entstehen Schmerzen. Teng und Tong 
sind mithin zwei Formen von Schmerzen mit 



c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

drei yin und drei yang: zur klärung von zhang zhongjings diagnostischem 
ansatz der sechs schichtenns

30

unterschiedlichen Ursachen. Die eine Ursache 
ist Kälte, die andere ein äußerer Faktor, etwa ein 
Unfall. Beide Ursachen führen jedoch zu einer 
Obstruktion des Energieflusses.

Zhongjing verwendet das Schriftzeichen Teng 
(Kälteschmerzen) um darauf hinzuweisen, dass 
das Herz heiß werden und schmerzen kann. Die 
Manifestation des Tai Yang ist heiß, aber seine 
Wurzel ist kalt und die Energie des Tai Yang 
entspricht Kälte und Wasser. Allerdings ist das 
Tai Yang der Öffner des Yang-Mechanismus und 
hat deshalb natürlich auch etwas mit Wärme 
zu tun. Das eine ist die Wurzel, das andere 
die Manifestation. Das Herz empfindet Teng 
(Kälteschmerzen) und ‚heiß’ ist die Beschreibung 
einer Tai Yang-Erkrankung. Bei dieser 
Erkrankung sind Wurzel und Manifestation 
des Tai Yang beeinträchtigt. Wenn Sie zurück 
zum Abschnitt über Tai Yang gehen und sich die 
unterschiedlichen Erkrankungen ansehen, die 
durch eine Disharmonie des Tai Yang entstehen 
können, werden Sie feststellen, dass sie alle in der 
Beschreibung ‚das Herz empfindet Hitze und 
(Kälte) Schmerz’ eingeschlossen sind
Das dritte Symptom einer Jue Yin-Erkrankung 
ist ein Hungergefühl ohne den Wunsch zu essen. 
Dabei handelt es sich um ein Yang Ming-Problem 
von Obstipation, entstanden aus lokaler Hitze, 
die zu Trockenheit im Darm führt. Das Yang 
Ming wird von Magen und Dickdarm gebildet. 
Gibt es Hitze im Magen, hat die Person Hunger 
und bei Hitze im Dickdarm leidet die Person 
unter Obstipation. Wenn durch diese Obstipation 
ein Völlegefühl im Magen entsteht, gibt es 
kein Bedürfnis mehr, dem Magen noch weiter 
Nahrung zuzuführen, selbst wenn das Magen-
Feuer ein Hungergefühl hervorruft. Zhongjing 
erklärt, dass nicht nur das Öffnen des Tai Yang 
in Mitleidenschaft gezogen wird wenn der Wind 
kein neues Yang gebären kann, sondern dass 
auch das Yang Ming leiden wird. Es wird zu 
widriger Hitze im Yang Ming kommen, obwohl 
es tatsächlich gekühlt werden müsste.

Das vierte Symptom, das Zhongjing beschreibt 
ist, dass ‚Nahrungsaufnahme dazu führt, dass 
der Patient Würmer erbricht’ Das ist ein Tai Yin-
Problem. Wenn Sie zu unserer Darstellung des 
Tai Yin zurückkehren, können Sie feststellen, 
dass es bei einer der Tai Yin-Erkrankungen heißt: 
‚Die Nahrung wird sich nicht abwärts bewegen 
und die Person muss sich Erbrechen’. Der Grund 
ist, dass die Yang-Energie die Erde (Milz) nicht 
wärmt, was zu einer Kälteblockade der Milz 
führt. Aufgenommene Nahrung wird sofort 
wieder erbrochen.

Das fünfte Symptom ist anhaltende Diarrhö, 
das Resultat abführender kalter Kräuter. Dies 
bedeutet, dass das wahre Yang der Nieren sich 
in einem Mangelzustand befindet, wenn das Jue 
Yin erkrankt ist. Durch die Verwendung kalter 
Kräuter um abwärts auszuleiten, wird die Yang-
Energie der Nieren kollabieren und dem Körper 
ist es nicht mehr möglich, den Stuhl zu halten. 
Wie schon erwähnt findet sich das Shao Yin dort, 
wo das Yang geboren wird und heranwächst 
zu zwei und dann zu drei Yang-Linien, die für 
ein voll ausgeprägtes Yang stehen oder für das 
Trigramm des Himmels. Die Bewegung von 
Wachstum und Zunahme des Yang ist aufwärts 
gerichtet. Eine anhaltende, endlose Diarrhö 
bedeutet, dass das Nieren-Yang nicht aufwärts 
wächst, sondern stattdessen nach unten kollabiert. 
Dies ist wiederum ein Shao Yin-Problem, 
ausgelöst durch Jue Yin-Wind. Der General ist 
nicht in der Lage zu planen wie die Yang-Energie 
zurück zu bringen ist und der Lebenskrieg geht 
verloren.

Der Wind ist die Wurzel der Hundert 
Erkrankungen. Wenn wir unseren Wind gesund 
und frei von Hindernissen halten, werden 
alle kleineren Probleme, die uns begegnen 
auf natürliche Weise von unserem Körper 
selbst gelöst. Es besteht dann kein Bedarf an 
Medikamenten über, unter oder hinter dem 
Ladentisch.



31

c l a s s i c a l c h i n e s e m e d i c i n e . o r g

yaron seidman

Das Ziel unserer Yang-Energie ist es, sich mit der 
uns umgebenden Natur in Einklang zu bringen, 
sodass die Yin-Energie nicht beeinträchtigt wird. 
Versagt die Yang-Energie oder erschöpft sich, 
hat dies Auswirkungen auf die Yin-Energie. 
Was in Bezug auf die Yin-Energie als Erstes in 
Mitleidenschaft gezogen wird ist das Tai Yin, 
die Milz – in der Regel ein einfaches Problem. 
Ein Stärken der Milz wird rasch zurück zur 
Gesundheit führen. Jenseits dieser Sphäre, 
also wenn die Pathologie ins Shao Yin und Jue 
Yin fortschreitet, wird es sehr schwierig und 
kompliziert und findet sich normalerweise eher 
bei sehr alten Personen, deren Energie sich 
erschöpft hat und deren Körperabwehr fehlt 
oder sehr schwach ist. In solchen Fällen ist ein 
pathologisches Vorrücken zum Kern des Lebens 
durchaus möglich. Was ich allerdings alarmierend 
finde ist, dass heutzutage so viele junge Leute 
Shao Yin- und Jue Yin-Syndrome aufweisen – 
chronische Erkrankungen wie Herzprobleme, 
Diabetes und Krebs.

Die meisten meiner Fruchtbarkeitspatienten sind 
Tai Yin-Patienten. Ihr Körper arbeitet im Kern 
noch sehr gut, dennoch aber fehlt irgendetwas, das 
aber leicht ausgemacht und in Ordnung gebracht 
werden kann. Andere meiner Patienten weisen 
unglücklicherweise Disharmoniemuster des Shao 
Yi–Jue Yin auf, im Allgemeinen aufgrund der 
übermäßigen Einnahme westlicher Medikamente. 
Diese Präparate dringen in den Kern des Lebens 
ein oder in den Bereich, den die Chinesische 
Medizin ‚Wind’ nennt und zerstören den 
Einklang, die Harmonie.

Dieser Artikel ist die Zusammenfassung eines Kapitels 
aus Yaron Seidmans Buch  Curing Infertility: The 
Incredible Hunyuan Breakthrough (Lifetime 
Media), dass im November 2009 erschienen ist.

© Yaron Seidman, 2009
Übersetzung ins Deutsche Markus Goeke, 2009


