Drei Yin und Drei Yang: Zur Klarung von
Zhang Zhongjings Diagnostischem Ansatz
der Sechs Schichten

Der Schliissel zur Heilung innerhalb der
Chinesischen Medizin liegt im Verstindnis von
Yin und Yang. Der bedeutsamste Durchbruch
der Weisen im Bereich von Yin und Yang war die
Einteilung von Yin und Yang in sechs Sphiren
oder Segmente — drei Yang- und drei Yin-
Segmente:

Tai Yang (GroBes Yang)
Yang Ming (Helles Yang)
Shao Yang (Kleines Yang)

Tai Yin (GroBes Yin)
Shao Yin (Kleines Yin)
Jue Yin (Erléschendes Yin)

Um diese drei Yin und drei Yang zu verstehen,
miissen wir zur Natur zuriickkehren, in welcher

Yaron Seidman

der ausgeprigteste Yin- und Yang-Zyklus der der
Jahreszeiten ist. Bitte beachten Sie, dass in der
weiter unten folgenden Abbildung der ,,.Stiden®
oben zu finden ist, da innerhalb der chinesischen
Kultur und Geschichte alle Landkarten den
Stiden als zu oberst gelegen abbilden.

Der Friihling gehort zum Osten und der Herbst

zum Westen. Der Osten ist dort, wo die Sonne

sich erhebt, dort, wo die Energie aufsteigt. Die
Energie des Osten ist wie die Friithlingsenergie,
in der die Pflanzen aufschieBen und die Energie
emporsteigt. Der Westen ist die Richtung in der
die Sonne untergeht, dort, wo die Energie sich
senkt. Die Energie des Herbstes nimmt ab, wenn
die Blitter zur Erde fallen.

Osten/Friihling

Die Energie des Universums besitzt vier Stadien:
Im Friithling geht es um Geburt, im Sommer um
Offenheit/Wachstum, im Herbst um Riickzug
und im Winter um Speicherung.

Wihrend der vergangenen 500 bis 700 Jahre,
begannen einige Praktiker der chinesischen
Medizin, mit einem limitierten Verstindnis

der Alten Wege und folglich einem begrenzten
Erkenntnisvermdogen fiir die Tiefe von Yin und
Yang, damit, die vier Jahreszeiten in einer Art
und Weise logisch zu kategorisieren, die den
Verlauf der chinesischen Medizingeschichte
verzerrte.

Sie behaupteten, dass Frithling und Sommer, da
es hier um ein sich Offnen geht, die Yang-Energie
innerhalb der Natur reprisentieren, wihrend
Herbst und Winter, wo es um Riickzug und
Speicherung geht, fiir die Yin-Energie stehen.
Dies trennte Yin und Yang in zwei Hilften,

eine feminine und eine maskuline. Mit der

Siiden/Sommer

Norden/Winter

Einfithrung westlicher Philosophien nach China
vor etwa 400 Jahren fand dieses Konzept sogar
noch gréfere Verbreitung. Heutzutage wird diese

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG

I

Westen/Herbst



DREI YIN UND DREI YANG: ZUR KLARUNG VON ZHANG ZHONGJINGS DIAGNOSTISCHEM

ANSATZ DER SECHS SCHICHTENNS

Vorstellung in den Akupunkturschulen weltweit
als die Wurzel der Chinesischen Medizin gelehrt
und gehort zu dem, was auch mir zu Beginn
beigebracht wurde. Nach Tausenden von Stunden
des Studiums der Klassischen Chinesischen
Medizin und Tausenden und mehr Stunden der
Erforschung der chinesischen Medizinklassiker
kann ich jedoch mit Uberzeugung versichern,
dass dies nicht der Fall ist. Yin und Yang miissen
auf einer tieferen Ebene verstanden werden, um
eine Behandlung wirksamer werden zu lassen.

Offnen, SchlieBen und Achse
Die Mechanismen hinter diesen sechs Sphiren,
die die Yin- und Yang-Energien wirksam
werden lassen, sind ,Offnen’, ,SchlieBen’
und ,Drehmoment (die Achse)’. Diese drei
Bewegungen laufen aufeinander folgend ab und
garantieren, dass das Leben ohne Unterbrechung
immer weiter seinen Gang nimmt.

Die Achse ist der Ort, wo das Offnen und
SchlieBen tatsichlich stattfindet. Sie formt

die Bewegung der Energie um und regt den
Ubergang der Jahreszeiten an. Eine Tiir kann
uns hier als Metapher dienen. Sie braucht

eine Angel ein Scharnier, um den statischen
Zustand einer unbeweglichen Holzplatte in

den dynamischen Zustand eines Offnens und
SchlieBens umzuwandeln. Die Angel wandelt
den Vorhimmelszustand der Tiir zu einem
Nachhimmelszustand um. In Bezug auf Yin und
Yang sind diese beiden Angeln oder Drehpunkte
Shao Yang und Shao Yin.

Die Tai Yang-Phase
Die Tai Yang-Phase ist die erste Phase der
Energietransformation und wird auch als Geburt
der Yang-Energie bezeichnet. Tai Yang hat im
Chinesischen mehrere Bedeutungen. Es wird
»Grofes Yang® genannt, was gleichfalls der
chinesische Name fiir die Sonne ist. Es ist die
Bezeichnung fiir das erste Licht am Horizont —
am frithen Morgen vom Gipfel eines Berges aus
betrachtet. Es ist die Reprisentation der Geburt

und die Reprisentation des Lebens. Solange
Energie sich ausdehnt, ist dies die Zeit von ,Tai

Yang’.

Das Verstehen der physischen Materie ist ein
wesentlich einfacherer Prozess als das Verstehen
der energetischen Lebensprozesse. Der physische
Prozess kann unter dem Mikroskop untersucht
und beobachtet werden. Was die Energie betrifft,
zumindest die Leben spendende Energie, so
erfordert ein Verstindnis tiefes Nachdenken und
tiefe Einsicht. Je tiefer man gedanklich vordringt,
desto besser lisst sich das Leben verstehen. Wenn
man das Leben versteht, versteht man Krankheit
und ist in der Lage, die Gesundheit wieder
herzustellen. Man ist fihig, Unfruchtbarkeit zu
begreifen und Fruchtbarkeit zurtickzubringen.

In diesem Prozess, hin zu einem tieferen
Verstindnis, werden wir Tai Yang von
verschiedenen Aspekten aus beschreiben und
werden Tai Yang so, gleichsam simultan, auf
mannigfaltige Weise verstehen lernen.

Der erste Aspekt ist das Konzept der Geburt.
Dort, wo das erste Yang (oder Grofles Yang

oder Tai Yang) seine erste Geburt erfihrt, in der
Mitte der Nacht oder in der Zeit von Zi, mitten
im Winter, wenn kein Mond zu sehen ist. Es
dehnt sich aus bis zu Wu, bis zum Mittag oder
der Mitte des Sommers oder dem Vollmond.

Es reprisentiert die Zeit der Ausdehnung vom
Moment an, in dem wir empfangen werden bis
zum Erwachsenenalter oder unseren mittleren
Jahren. Mit anderen Worten, es ist die erste Hilfte
allen Leben wie wir es kennen, was der Grund ist,
warum Zhang Zhongjing die Hilfte seines Lebens
der Arbeit an Tai Yang gewidmet hat.

Der zweite Schritt zum Verstindnis von Tai
Yang ist es, einen Blick auf seine energetischen
Qualititen zu werfen. Der Gelbe Kaiser
beschreibt diese als ,kalt” und als ,, Wasser*.

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



YARON SEIDMAN

Mein Lehrer, Professor Liu Lihong, spricht in
seinem Buch Sikao zhongyi tiber die Bedeutung
von Wasser. Ohne Wasser gibt es kein Leben.
Was aber ist die Beziehung zwischen Wasser,
Kilte und Tai Yang? Professor Liu Lihong
beschreibt Tai Yang als das Entfalten der Energie.
Was geschieht mit Wasser, wenn die Energie

sich entfaltet oder sich erwirmt? Es verdampft
aufwiirts oder himmelwiirts, wo die kalte
Atmosphire, die kalte Energie, es in Form von
Regen zurtick hinunter zur Erde dringt. Indem
der Gelbe Kaiser Tai Yang als kalt und als Wasser
beschreibt, bezieht er sich auf das Phiinomen des
Wasserkreislaufes, der Leben auf der Erde erst
moglich macht.

Der dritte Weg zu einem Verstindnis von

Tai Yang ist, es in Beziehung zu den beiden
Organen zu setzen, die die Tai Yang-Sphire im
Korper bilden — die Blase und der Diinndarm.
Diese beiden Organe sind im chinesischen
Medizinsystem fiir den Wassermetabolismus
verantwortlich. Der Diinndarm verarbeitet

das Wasser und die Blase kontrolliert die
Ausscheidung von tiberschiissigem Wasser. Wenn
der Wassermetabolismus beeintrichtigt ist, so
liegt dies hauptsiichlich daran, dass das Tai Yang-
System ein Problem hat.

Ein beeintrichtigter Wassermetabolismus hat
Auswirkungen auf unsere Fruchtbarkeit. Ein Teil
des Tai Yang-Phinomens ist es, dabei behilflich
zu sein, das Wasser ordnungsgemil3 und adiquat
im gesamten Korper zu verteilen, also bediirftige
Korperareale aus Bereichen mit zuviel Wasser zu
versorgen.

Dies steht im Widerspruch zum heutigen
Verstindnis von Fliissigkeitsaufnahme und
Hydratisierung. Der Gegenwiirtige Trend ist

es, soviel zu trinken wie méglich, um hydriert
zu bleiben. Ich kann mich nicht erinnern als
Kind und Heranwachsender jemanden mit
einer Wasserflasche auf der Strasse gesehen zu
haben. Heute jedoch scheint es, dass eine Flasche

Wasser Teil des Alltagslebens ist. Wenn Sie jedoch
andauernd Wasser trinken, werden die Tai Yang-
Organe in exzessiver Art und Weise beschiftigt.
Die Blase und der Diinndarm kommen unter
extremen Stress. Auf der anderen Seite gibt es
Menschen, die keine Zeit zum Trinken haben,
selbst wenn sie durstig sind, was zu anders
gelagerten Problemen fiihrt. Fiir einen normalen
Wassermetabolismus der Tai Yang-Sphire
miissen wir uns um ein Gleichgewicht bei der
Flussigkeitsaufnahme bemiihen. Es lassen sich
jedoch keine Mengen angeben, die fiir alle passen.
Jeder muss daher seine eigene Balance finden.
Der vierte Weg zum Verstindnis von Tai Yang
ist das Studium der beiden Meridiane, die die

Tai Yang-Sphire bilden — der Blasenmeridian,
der bedeutendere von beiden und der
Diinndarmmeridian. Der Blasenmeridian beginnt
im inneren Augenwinkel, liuft die Oberseite

des Kopfes entlang und dann in der Mitte des
Riickens auf beiden Seiten der Wirbelsiule
hinunter. Er setzt seinen Verlauf auf der
posterioren Seite beider Beine fort, hinunter bis
zur lateralen Seite der kleinen Zehen. Es ist der
lingste Meridian des Korpers und der einzige

der 12, der nahezu ausschlieBlich iiber die hintere
Korperseite verteilt ist.

Der Gelbe Kaiser erklirt, dass der Grund, warum
Tai Yang zur gesamten Hinterseite unseres
Korpers in Beziehung steht der ist, dass in alten
Zeiten, wenn die Menschen ihre Felder pfligten,
sie thre Vorderseite der Erde oder der Yin-
Energie zuwendeten, wihrend ihre Riickseite der
Sonne oder der Yang-Energie ausgesetzt war.

Wenn Tai Yang blockiert ist, kann sich die Yang-
Energie nicht entfalten. Falls die Yang-Energie
nur partiell vorhanden ist, wenn der Friihling
eintrifft, werden die Blumen schwach und miide
erscheinen. Es wiire fiir uns dasselbe, wenn sich
die Yang-Energie nicht weit genug 6ffnet, wenn
wir am Morgen erwachen. Wir fithlen uns dann
lethargisch und miide.

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



DREI YIN UND DREI YANG: ZUR KLARUNG VON ZHANG ZHONGJINGS DIAGNOSTISCHEM

ANSATZ DER SECHS SCHICHTENNS

Da Tai Yang die Sonne reprisentiert, eine
wirmende Kraft und Quelle des Lichts, ist es uns
schwerer, bei kaltem Wetter wach zu werden.
Dies ist der Grund, warum der Gelbe Kaiser im
Sommer weniger Schlaf als im Winter empfiehlt.
Das Offnen des Yang wird ebenfalls blockiert,
wenn der Kérper einem Ansturm kalter Energie
ausgesetzt ist, etwa beim Betreten eines sehr kalten
klimatisierten Biiros mitten im Sommer. Dies
fithrt oft zu Frosteln oder Erkiltungen. Es kann
zu Kopfschmerzen und/oder einem steifen Nacken
kommen, da der Blasenmeridian entlang des
Nackens und Kopfes blockiert wird. Wir frosteln,
weil die Yang-Energie sich nicht entfalten und den
Koérper wirmen kann.

Um diese Blockade zu beheben, miissen wir warme
Arzneien wie Gui Zhi und Ma Huang verwenden.
Diese Heilkrduter kénnen eingenommen werden
bis ein leichtes Schwitzen auftritt. Mit anderen
Worten, der beste Weg von einer Erkiltung

zu genesen ist es, dem Yang zu helfen, sich
auszudehnen, jedoch innezuhalten, bevor das
Schwitzen beginnt. Zhongjing schreibt dazu:
»Wenn der Patient schwitzt wie tropfelndes Wasser
wird er niemals genesen®, da das Yang in einen
Mangelzustand gerit. Der Grund ist, dass der
Kérper um Harmonie und Gleichgewicht bemiiht
ist. Ein zu weites Offnen wird profuses Schwitzen
verursachen. Das Yang wird an Kraft verlieren und
die Beschwerden werden sich verstirken.

Der Gelbe Kaiser merkt an, das Tai Yang den
Koérper im Zentrum der Brust betritt und verlisst.
Wenn wir westliche Arzneimittel gegen eine
normale Erkiltung einnehmen, machen die
meisten von uns die Erfahrung, dass die Kilte
sich in die Brust hinein bewegt und sich dann zu
einem bleibenden Husten verwandelt. Dies liegt
daran, dass wir nicht die Blockade des Yang-
Mechanismus aufgeldst, sondern sie einfach nur
eine Ebene tiefer geschoben haben. Der Ein- und
Austrittsmechanismus wurde blockiert. Dasselbe
geschieht, wenn wir kalte Kriuter verwenden, um
eine Erkiltung zu behandeln.

Werden keine warmen Kriuter verwendet,
dann sollte eine heille Reissuppe, Ruhe unter
einer warmen Decke die Kiilte innerhalb von ein
bis zwei Tagen vertreiben. Falls Sie sich nicht
ausruhen, sich warm halten und warme Suppen
zu sich nehmen, wird die Kilte in die Brust
eindringen, das Yang blockieren und sich zu einer
wesentlich schlimmeren Situation entwickeln.
Es wird dann schwierig werden, westliche
Arzneimittel oder eine Sinusitis zu vermeiden.
Alles was wir tun, um das Yang zu bewahren,
wird uns helfen, der Fruchtbarkeit niher zu
kommen.

Die Tai Yang-Sphiire hat, wie alle sechs Sphiiren,
eine Wurzel, eine Manifestation und ein Zentrum.
Die Wurzel der Tai Yang-Sphire ist Kiilte,

da sie zur Zi-Zeit, zu Mitternacht, mitten im
Winter beginnt, mithin zur Kiltesten Zeit. Thre
Manifestation ist heif}, da das Yang das Offnen
und Entfalten der heilen Energie darstellt bis es
Wu, den Mittag, die Mitte des Sommers erreicht.
Das Zentrum der Tai Yang-Sphiire ist die Shao
Yin-Sphire — dort, wo sie sich mit dem Inneren
des Korpers verbindet.

Das Shao Yin ist dort, wo alle Fruchtbarkeit
stattindet. Wenn das Tai Yang blockiert ist,
leidet das Shao Yin unter den Konsequenzen.
Innerhalb der heutigen modernen Medizin,

die Erkrankungen voneinander abgrenzt und
differenziert, hat die Erkiltung, der Schnupfen
nichts mit Fruchtbarkeit zu tun. In der
Chinesischen Medizin von Vereinigung und
Harmonie werden Shao Yin und Fruchtbarkeit
leiden, wenn der Yang-Mechanismus blockiert
ist. Probleme mit dem Yang-Mechanismus sind
natiirlich nicht nur die Folge einer Erkiltung,
sondern sind auf eine Vielzahl von Faktoren und
Situationen zuriickzufiihren, die sich auf die Tai
Yang-Leitbahn auswirken. Wird diese Leitbahn
jedoch offen gehalten, steigen die Chancen fiir
Fruchtbarkeit immens.

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



YARON SEIDMAN

Es ist wichtig, eine Uberstimulierung des Tai
Yang zu vermeiden. Auch wenn es so scheinen
mag, dass wir die Yang-Energie anregen, etwa
wie wenn wir zu einer tollen Party gehen und

bis spit in die Nacht aufbleiben, kann dies

doch zur Erschopfung der Energie fiithren.

Der Extrastimulus den wir alle durch Arbeit,
Fernsehen, Autofahren etc. erfahren, ebenso

wie durch kalte Nahrungs- und Arzneimittel,
schwiicht unsere Yang-Energie wesentlich mehr
als dies in der Vergangenheit der Fall war. Zudem
sind Praktiken wie Qi Gong und Meditation, die
in der Vergangenheit in China eingesetzt wurden,
um das Yang intakt zu halten, heutzutage wenig
verbreitet.

Ein fiinfter Aspekt von Tai Yang ist die

Zeit, zu der die Energie am empfinglichsten
fiir Heilmittel gegen Unausgewogenheiten
jeglicher Art ist. Bei Tai Yang sind es die drei
Sommermonate des Mondkalenders, sowie

die Stunden zwischen 9h morgens und 15h
Nachmittags wihrend der die Yang-Energie am
offensten und empfinglichsten ist.

und seinen Riickzug in einen Speicherzustand
sicherstellt. Landwirte sind sich der Tatsache
vollig bewusst, dass bei einem warmen Winter die
Ernte des folgenden Jahres eher schwach ausfallen
wird. Gleiches gilt, wenn wir nachts nicht gut
oder nicht lange genug schlafen. Am folgenden

Tag wird unser Energielevel schwach sein.

Die Yang Ming-Sphiire umfasst die Zeit von
Wu bis Zi, vom Mittag bis zur Mitternacht und
vom Mittsommer, wenn das Yang am weitesten
gedftnet ist, bis zur Mitte des Winters, wenn

es vollkommen eingeschlossen ist. Es ist der
Lebensabschnitt vom Erwachsenenalter bis zum

Tod.

Was die energetischen Qualititen betrifft, so
beschreibt der Gelbe Kaiser Yang Ming als

trocken“ und als ,,Metall“.

Es gibt zwei unterschiedliche Formen von
Trockenheit: eine wirkliche Trockenheit und eine
scheinbare Trockenheit. Professor Liu Lihong
verwendet hier das Beispiel nasser Wische. Was

Feuer/Sommer
Erde/Spiter Winter Erde/Spitsommer
Holz/Friihling Metall/Herbst
Erde/Spiter Friithling Erde/Spitherbst
Wasser/Winter

Die Yang Ming-Phase
Die Yang Ming-Phase ist der Teil des Yang-
Mechanismus, der fiir das VerschlieBen der
Energie verantwortlich ist. Sie hindert das Yang
daran, bestindig offen zu stehen. Sie hat eine
schiitzende Funktion, indem sie das Yang erhilt

geschieht mit nasser Wische, wenn man sie in den
Trockner steckt? Die Wische wird trocken. Was
aber geschieht mit dem Wasser? Es verdunstet
und wechselt an einen anderen Ort. Wenn der
Trockner in einem geschlossen Raum steht, kann
man den Wasserdampf an den Fenstern oder

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



DREI YIN UND DREI YANG: ZUR KLARUNG VON ZHANG ZHONGJINGS DIAGNOSTISCHEM

ANSATZ DER SECHS SCHICHTENNS

den Wiinden sehen. Dasselbe trifft zu, wenn wir
Wasser kochen. Es verdunstet bis kein Wasser
mehr im Topf vorhanden und er trocken ist.
Dies ist eine Form von Trockenheit — lokale oder
vermeintliche Trockenheit. Es ist das Ergebnis
des Ubergangs von Wasser von einem Zustand in
einen anderen.

Was die wahre Trockenheit von Wasser betrifft,
so lassen Sie uns anschauen, was mit Wasser im
tiefsten Winter geschieht, wenn es gefriert. Das
Wasser wird fest, es wird zu Eis. Kénnen wir
einen Eisblock in eine Tasse gieBen? Nein, das
kénnen wir nicht. Aber wenn wir diesem Eisblock
Yang-Energie hinzufiigen, zum Beispiel Hitze,
wird das Eis schmelzen und wieder zu Wasser
werden. Die Trockenheit des Wassers ohne Yang-
Energie ist die wahre Trockenheit des Wassers.
Wenn der Gelbe Kaiser Yang Ming als trocken
beschreibt, dann bezieht er sich auf die wahre
und nicht auf die vermeintliche Trockenheit. Er
bezieht sich auf denjenigen Zustand, bei dem

die Yang-Energie sich in ihren Speicherzustand
bewegt. Die dem Yang Ming inhirente Fihigkeit
ist es, die Yang-Energie innerhalb des Wassers in
einen Speicherzustand zu tberfiithren.

Warum ist die Yang Ming-Qualitit der Qualitit
des Metalls ihnlich? Weil Metall schwer und
absteigend ist. Es ist ein Element, das zum Herbst
gehort und im Tageslauf zum Nachmittag und
zu den Abendstunden. Es fillt in die Zeiten von
Shen, You und Wu, wenn die Energie ihren

stirksten Abfall erfihrt.

Das dritte Konzept von Yang Ming ist die
Beziehung zu den Organen des Korpers,
besonders zu Magen und Dickdarm — zwei
Organe, die die Nahrung, die wir zu uns nehmen
aufspalten und ausscheiden. Beides sind abwiirts
gerichtete Funktionen. Die Nahrungsenergie
und Nihrstoffe stammen vom Himmel. Wir
extrahieren all die Yang-Energie aus dem was
wir essen und trinken, sodass unser Leben
weiter gehen kann. Dem triiben Yin und den
tritben Substanzen der Nahrung erlauben wir,

abzusteigen und als Kot ausgeschieden zu werden.
Der vierte Blickwinkel den wir bei einer
Anniherung an Yang Ming einnehmen

kénnen ist der auf seine Meridiane. Der
Dickdarmmeridian, beginnt am Zeigefinger, liuft
entlang der medialen Seite des Arms aufwiirts
und erreicht das Gesicht beidseits der Nase. Der
Magenmeridian beginnt im Gesicht und zieht
iber die Vorderseite des Korpers abwiirts bis zur
Spitze des zweiten Zehs.

Die Yang Ming-Meridiane bedecken also die
ganze vordere oder anteriore Seite unseres
Korpers. Zwischen Tai Yang und Yang Ming
zirkuliert aufwiirts iiber den Riicken und

abwiirts iiber die Kérpervorderseite mithin die
gesamte Yang-Energie. Wenn beide Leitbahnen
ordnungsgemil arbeiten, fithlen wir uns Energie
geladen und vital und unsere Gesundheit ist stabil.

Das fiinfte Konzept von Yang Ming umfasst

die Entriegelungszeiten von Shen bis Xu. Im
Jahreszyklus sind dies nach dem Mondkalender
die drei Herbstmonate und im Tageslauf die
Stunden von 15h bis 21h, in denen die absteigende
Yang-Energie ihr stirkstes Potential entfaltet.

Wird das Yang Ming blockiert, bleiben

Magen und Dickdarm voll, was eine mégliche
Obstipation mit sich bringen kann. Diese
Obstipation kann die Folge von Nahrungsmitteln
sein, die lokale Hitze erzeugen, etwa 6lige,
fettige Nahrungsmittel. Sie kann sich aber

auch durch unnatiirliche Nahrungsmittel wie
vorgefertigte Speisen, kiinstliche Siifistoffe,
Farb- und Konservierungsstoffe, Softgetrinke
etc. entwickeln. Ubliche Symptome, die zu

einer Obstipation in Beziehung stehen sind
Kurzatmigkeit, sowie Schlafstérungen aufgrund
der Unfihigkeit des Yang, sich wihrend

der Nacht in seinen Speicherzustand zu
begeben. Wenn der Kérper all die unnétigen
Stoffe ausscheiden kann, bleibt ein gesunder
Zustand der Yang-Energie erhalten. Wenn

das Yang sich jedoch nachts nicht in seinen

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



YARON SEIDMAN

Speicherzustand zuriickziehen kann, fithrt dies
zu Schlafproblemen.

Das Yang Ming wird nicht von wahrer
Trockenheit blockiert, bei der das Yang im Wasser
sich in seiner Speicherphase verschlieBt (abkiihlt).
Bei einer scheinbaren oder lokalen Trockenheit
jedoch, werden die Gedidrme trocken und es
kommt zu Obstipation. Zhongjing beschreibt

die mit diesem Muster assoziierten Symptome

als starkes Schwitzen, Temperaturanstieg, rotes
Gesicht mit einem starken, tiberflutenden Puls.
Das starke Schwitzen ist das Ergebnis der aus
dem Kérper verdunstenden Fliissigkeiten, wie bei
der nassen Wische im Trockner. Hitzegetiihle,
ein rotes Gesicht, sowie ein iiberaktiver Puls

sind alles Zeichen von zu viel Hitze oder der
Unfihigkeit des Yang, sich abzukiihlen. Dies
fithrt zu einer Austrocknung des Yang Ming und
zu Obstipation, indem die abwiirts gerichtete,
kithlende Bewegung des Yang Ming blockiert
wird.

Der Gelbe Kaiser empfiehlt, das Yang Ming

vom Zentrum aus zu behandeln, was Tai Yin
entspricht, der ,Feuchtigkeit” und der ,Erde®.
Zhongjing schligt zur Beseitigung der Hitze
abfiihrende und kalte Kriuter vor. Er gibt
jedoch den warnenden Hinweis, dass, sobald die
Gedirme in ihrer Funktion wieder hergestellt
sind, die purgierenden Arzneien sofort abgesetzt
werden miissen. Der Grund ist, dass die
abfithrenden und kalten Arzneien die Yang-
Energie schiidigen und damit die Lebenskraft. Es
handelt sich nur um eine temporire, lokalisierte
Hitze, die beseitigt werden muss, damit das Yang
Ming absteigen kann.

Es muss angemerkt werden, dass nicht jede
Obstipation ein Yang Ming-Problem ist und
andere Formen dieses Zustandes nicht von
Schwitzen, Hitzegefiihlen und einem roten
Gesicht begleitet werden. Diese Art der
Obstipation steht im Allgemeinen zu einem
Yang-Mangel in Beziehung und gehért in die

Sphire von Shao Yin. Im alten China wurden
purgierende Arzneien nur verwendet, wenn es
sich um ein Yang Ming-Problem handelte und
dann nur fiir kurze Zeit. Handelt es sich um eine
Obstipation aufgrund von Yang-Mangel, musst
die Yang-Energie gestirkt und nicht purgiert
werden.

In Bezug auf die Symptome der Schlafstérungen
bei einer Obstruktion des Yang Ming werden
Schlafmittel das Problem nicht l6sen, da diese nur
das Symptom und nicht die Ursache ansprechen.
Anstatt die Yang-Energie zu verschlieBen, wird
sie, wie bei einer Anisthesie, zerstreut. Es mag
wie ein friedlicher Schlaf aussehen, ist aber ein
vollig anderer energetischer Zustand. Wenn
man aus einer Anisthesie erwacht, ist die Yang-
Energie vollig erschopft, nicht verjiingt. Wenn
Schlafstérungen durch eine Blockade des Yang
Ming verursacht werden, wird ein Beseitigen der

Obstruktion den Schlaf herbeifiihren.

Die Shao Yang-Phase
Das Shao Yang wird im Gelben Kaiser
metaphorisch als Achse beschrieben. Es ist die
Tiirangel, die ein Offnen und SchlieBen der
Yang-Energie erméglicht. Wir sind zwar in der
Lage, die Ausprigung der Yang-Energie in ihren
unterschiedlichen Phasen von Geburt, Wachstum,
Riickzug und Speicherung zu erkennen — das
Wachstum der Pflanzen, die aus der Erde
spriefen, das Knospen der Blitter an den Zweigen
der Biume —, doch die Energie selbst sehen wir
nicht. Es ist wie beim Samen einer Pflanze, so
klein, dass wir ihn méglicherweise nicht wieder
finden, wenn er zu Boden fillt, doch stecken
wir ithn in die Erde, wird er vielleicht zu einem
riesigen Baum heranwachsen. Die Energie und
das Potenzial des Yang sind unsichtbar, aber
dennoch allgegenwiirtig.

Energie ohne Samen, ohne Yin-Materie, ist nicht
funktionsfihig, ebenso wenig wie ein Samen
ohne Energie. Nur wenn der Samen und seine
Energie sich verbinden ist diese Leben spendende

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



DREI YIN UND DREI YANG: ZUR KLARUNG VON ZHANG ZHONGJINGS DIAGNOSTISCHEM

ANSATZ DER SECHS SCHICHTENNS

Wirkung méglich. Nur wenn das reine Yang des
Himmels in sich etwas an Yin-Substanz enthilt
kommt es zu diesem Feuer, das charakteristisch fiir
das Shao Yang ist. Es ist die Achse, die es dem Tai
Yang und dem Yang Ming erlaubt, fortzubestehen
und zu zirkulieren. Es ist die Kraft und die
Qualitit, die es dem Yang-Mechanismus gestattet,
sich immer aufs Neue zu 6ffnen und zu schlieBen,
ohne sich zu erschopfen.

Im frithesten daoistischen Werk Chinas, dem ,,Dao
De Jing®, schreibt der Autor Lao Zi: ,Dao bringt
das Eine hervor. Das Eine bringt Zwei hervor.
Die Zwei bringt Drei hervor. Die Drei bringt

die Zehntausend Dinge hervor®. Wenn wir zwei
Mechanismen wie Offnen und SchlieBen haben,
dann ist dies fiir sich genommen nicht genug, um
Leben zu erméglichen, da es kein Fortbestehen,
keine Kontinuitit gibt. Ein Kreislauf muss einen
neuen Kreislauf eréffnen oder wir kénnen nicht
von Leben sprechen.

Nehmen wir einen Apfelbaum. Er wichst und
triigt Apfel. Die Apfel reifen und fallen zu Boden.
Wenn die Apfel keine Samen in sich tragen, wird
es nicht zum Hervorbringen anderer Apfelbiume
kommen. Das ist es, was LLao Zi meint, wenn er
sagt, Eins bringt Zwei hervor, Zwei bringt Drei
hervor, und dass es das dritte Element ist, das das

Gedeihen der Zehntausend Dinge sicherstellt.

Die Shao Yang-Sphiire sichert die Kontinuitit des
Lebens. Sie stellt sicher, dass wir, wenn wir nachts
schlafen gehen, am Morgen zu einem neuen Tag
erwachen und dass wir, wenn unsere Yang-Energie
sich den Tag tiber erschopft, uns zuriickziehen,
dass wir schlafen, um uns aufzuladen. Die

Shao Yang-Sphiire stellt sicher, dass dieser
Lebenskreislauf der Yang-Energie weiter und
weiter besteht bis zu dem Punkt unseres Lebens,
an dem es Zeit ist, anzuhalten. Sie hat dariiber
hinaus eine entscheidende Verbindung zu unserer
Fruchtbarkeit, indem sie tiber ihre Beziehung zur
Yin-Achse, dem Shao Yin, das Hervorbringen einer
neuen Generation gewihrleistet.

Den zweiten Aspekt des Shao Yang bilden seine
energetischen Qualititen. Der Gelbe Kaiser
beschreibt das Shao Yang als ,Minister-Feuer®.

Was ist die Bedeutung von Feuer in unserem
Leben? Elektrizitit ist eine Form von Feuer.

Die Verbrennung innerhalb von Maschinen ist
eine Form von Feuer. Wir benutzen Feuer zum
kochen. Wir benutzen Feuer, um uns im Winter
warm zu halten. Wir benutzen Feuer, um uns im
Sommer kiihl zu halten. Wir nutzen Feuer, um
die Nacht zu erhellen und unsere Computer zu
betreiben. Der Gebrauch des Feuers ist das, was
uns vom Tierreich trennt.

I I

I I

I I
Qian Kun

Im Buch der Wandlungen (Yi Jing) besteht das
Trigramm fiir Himmel, Qian, aus drei Yang-
Linien. Es ist reine Yang-Energie. In diesem
Energiezustand gibt es jedoch noch kein Leben.
Dasselbe trifft fiir das Erdtrigramm Kun zu. Hier
haben wir drei unterbrochene Linien, reine Yin-
Substanz ohne Energie...und kein Leben. Nur
wenn Substanz und Energie zusammentreffen
—wenn Himmel und Erde sich verbinden —und
Essenz austauschen, wird Leben gebildet.

Das Feuertrigramm Li besteht aus zweli festen
Yang-Linien. Eine Linie oben und eine unten.
Dazwischen findet sich eine unterbrochene Yin-
Linie. Feuer heifit Yang-Energie oberhalb und
Yang-Energie unterhalb, eingebettet jedoch

in diese Yang-Energie ist eine Yin-Substanz.
Lassen Sie uns als Beispiel das Feuer in einem
Verbrennungsmotor nehmen. Das Feuer wird
durch Benzin geschiirt. Ohne diese Substanz gibe
es kein Feuer.

Dasselbe gilt fiir das Kochen auf einem Herd. Es
gibt Feuer, weil das Gas brennt. Wenn wir ein

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



YARON SEIDMAN

Kaminfeuer entfachen, so gibt es Holz, das es dem
Feuer erlaubt, zu brennen.

— - .
- . —
— - .
Li: Kan

Im Wassertrigramm erhilt die reine Yin-
Substanz, dargestellt durch die obere und untere
Linie, Energie vom Himmel, der durch die Yang-
Linie in der Mitte reprisentiert wird. Damit wird
eine tote Substanz zu Wasser. Wir haben ja schon
erortert, was mit Wasser geschieht, wenn wir das
Yang daraus entfernen. Es wird zu Eis.

Shao Yang, die Achse des Yang-Mechanismus,
wird als ,Minister-Feuer’ beschrieben, wihrend
die Achse des Yin-Mechanismus, Shao Yin, als
,Kaiser-Feuer’ gilt. Diese beiden Feuerformen
erginzen einander. Ein Gelehrter der Jin Yuan-
Dynastie (1200 n. Chr.), Zhu Danxi und seine
Anhinger, folgerten in dem Versuch zu erkliren
warum wird erkranken irrtiimlich, dass aufgrund
der Tatsache, dass wir ein Wasser und zwei
Feuer besitzen, das Yin sich immer in einem
Mangelzustand und das Yang sich immer in Fiille
befinden wiirde.

Der Minister in einer Regierung ist eine
Person, die mit den alltiglichen Dingen

der Landesfithrung beschiftigt ist und im
Allgemeinen direkten Kontakt zu den Biirgern
hat. Der Kaiser dagegen bleibt in seinem

Palast und hat die Aufgabe, das Gesamtbild zu
iiberblicken.

Das Minister-Feuer des Shao Yang ist jenes Feuer,
das aktiv mit allen Kérperfunktionen betraut

ist, besonders mit dem Offnen und Schliefen

der Yang-Energie. Es ist dasjenige Feuer, das

den Kérper wirmt. Es ist das Feuer, das uns die
entsprechende Energie gibt, um am Morgen zu
erwachen und in der Nacht schlafen zu gehen. Es

ist jene Energie, die es uns ermdglicht zu héren,
zu sehen, zu riechen, zu trinken, zu essen zu
gehen, zu schreiben, zu lesen, zu sprechen und zu
lachen. Es ist das physische Feuer, das uns wirken
und titig sein ldsst.

Den dritten Aspekt des Shao Yang bilden seine
Organe, Gallenblase und Dreifacher Erwirmer.
Innerhalb der chinesisch-medizinischen Anatomie
befinden sich diese beiden Organe in einer sehr
speziellen, oft missverstandenen Kategorie.

Die medizinische Anatomie Chinas kennt 11
Organe — sechs Fu-Yang-Organe und fiinf
Zang-Yin-Organe. Die Fu-Organe sind hohl

und erlauben die Passage triitber Materie. Der
Magen, der Diinndarm, der Dickdarm, die Blase,
der Dreifache Erwirmer und die Gallenblase
fallen in diese Kategorie. Die fiinf Zang-

Organe speichern Essenz und gestatten keine
Durchgangsbewegung. Das Herz, die Lungen,
die Nieren, die Leber und die Milz gehéren in
die Zang-Familie. Die Gallenblase gehort in eine
spezielle Kategorie, da sie Galle speichert und
diese fiir die Verdauung freisetzt. Damit erftllt
sie simultan die Funktion eines Yang- und eines
Yin-Organs und wird daher als auBerordentliches
Organ bezeichnet.

Der San Jiao oder Dreifache Erwiirmer ist
insofern einzigartig als er das einzige ,Organ’

in der chinesisch-medizinischen Anatomie

ist, das keinen Korper besitzt, sondern reine
Funktion ist. Er umfasst drei ,,Brenner®, die das
ministerielle Lebensfeuer durch den gesamten
Korper befordern und er stellt zudem die
Verteilungswege fiir die Kérperflissigkeiten
zur Verfiigung. Der Obere Erwirmer umfasst
Lungen, Herz und Gehirn und ist die Wurzel
unseres Geistes. Zum Unteren Erwirmer gehoren
Nieren und Leber und er ist die Wurzel unserer
Essenz und Substanz. Der Mittlere Erwirmer,
die Wurzel unseres nachhimmlischen Lebens,
umfasst Milz und Magen, findet sich also dort,
wo Nahrung und Flissigkeiten in den Kérper
gelangen und uns mit der Lebenskraft oder dem

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



DREI YIN UND DREI YANG: ZUR KLARUNG VON ZHANG ZHONGJINGS DIAGNOSTISCHEM

ANSATZ DER SECHS SCHICHTENNS

Feuer versorgen, das wir bendtigen.

Der vierte Aspekt des Shao Yang umfasst seine
Meridiane, den Drei Erwirmer-Meridian und
den Gallenblasen-Meridian. Der Drei Erwirmer-
Meridian beginnt am Ringfinger, liuft im
Zentrum des Arms aufwiirts zwischen den Tai
Yang und Yang Ming-Leitbahnen und zieht dann
seitlich weiter entlang des Halses und des Kopfes
hinauf. Der Gallenblasen- Meridian verliuft
ebenfalls seitlich entlang des Kopfes, jedoch
abwiirts iiber die Seite des Brustkorbes und der
Beine bis hinunter zur vierten Zehe. Wenn ein
Mann oder eine Frau aufrecht stehen, die Arme
entspannt zu beiden Seiten des Korpers, verlaufen
beide Meridiane exakt an beiden Kérperseiten
entlang, genau zwischen der Vorderseite, der
Yang Ming-Leitbahn und der Hinterseite, der
Tai Yang-Leitbahn. Das Shao Yang ist also der
verbindende Faktor zwischen dem aufwiirts
gerichteten Offnen von Tai Yang und dem
abwiirts gerichteten Schlieen von Yang Ming.
Die Natur hat jeden einzelnen Aspekt unseres
Korpers mit einer speziellen Funktion
ausgestattet. Wir benotigen die Shao Yang-Achse,
um das Offnen und SchlieBen zu gewihrleisten.
Wir benétigen dieses stoffliche Yin innerhalb

der Yang-Energie oder, anders ausgedriickt, wir
benétigen dieses tiber die seitlichen Meridiane
verteilte Minister-Feuer von Gallenblasen- und
San Jiao-Meridian, um den Yang-Mechanismus
funktionieren zu lassen.

Der Shao Yang-Meridian liegt deshalb seitlich,
weil die Yin-Materie sich abwiirts und die Yang-
Energie sich aufwirts bewegt. Wenn wir an ein
Lagerfeuer denken, so ordnen und richten wir
die Holzscheite im Allgemeinen vom Rand her
oder fiigen neues Feuerholz von der Seite aus
hinzu, denn das Feuer lodert aufwiirts und wir
wiirden uns verbrennen, wenn wir uns dem Feuer
von oberhalb nihern. Wenn wir die ,Yin-Scheite’
ordnen oder richten wollen, wird dies das Yang-
Feuer verindern und wir miissen dies daher von
der Seite aus tun. Auf diese Weise werden wir
weder vom Yin noch vom Yang beeintrichtigt.

Dies ist das Konzept des Shao Yang-Meridians,

der entlang beider Kérperseiten verliuft.

Der fiinfte Aspekt des Shao Yang betrifft die Zeit
des AufschlieBens, des ordnenden_Eingreifens,
das die Zeitriume Yin, Mao und Chen umfasst.
Diese Zeit entspricht im Tageszyklus den
Stunden von 3h bis 9h morgens und reprisentiert
die drei Frithlingsmonate des chinesischen
Mondkalenders. Es ist die Zeit ,,entlammender
Wirme® im Gegensatz zum kriftigen, robusten
Sommerfeuer — eine sehr sanfte Wirme, die sich
in der Natur ausbreitet; die die Pflanzen sprieflen
lidsst und die Végel hervorlockt.

Die Yang-Energie des Shao Yang ist ein sanftes
Feuer, das Wachstum und Entwicklung fordert.
Es unterscheidet sich vom pathologischen Feuer,
dem wir im Yang Ming-Abschnitt begegnet sind,
das Trockenheit und Obstipation verursachen
kann. Die Gallenblase setzt Gallenfliissigkeit

frei, die der Verdauung hilft und jene Wirme
darstellt, die fiir den Metabolismus gebraucht
wird. In der Chinesischen Medizin gehoren die
Fiinf Geschmacksrichtungen (bitter, siif3, scharf,
salzig und sauer) zu den Fiinf Elementen und der
bittere Geschmack gehort zum Feuer. Es ist kein
Zufall, dass die Gallenflissigkeit bitter ist und
dass sie in der Gallenblase gespeichert wird. Es ist
das Minister-Feuer oder diese sanft entflammende
Wiirme, die fir den Metabolismus gebraucht und
die mit Hilfe dieser Gallenfliissigkeit erzeugt
wird.

Der Friihling und die frithen Morgenstunden
besitzen diese einzigartige Qualitit leichter
Wiirme. Es ist diejenige Energie in der Natur,

die eine gesunde Shao Yang-Funktion fordert

und der Grund dafiir, warum die Chinesische
Medizin empfiehlt, die Hauptmahlzeit des Tages
am Morgen zu sich zu nehmen, zu Mittag dann
eine leichte Mahlzeit und am Abend einen kleinen
Imbiss. Die morgendliche Wirme ist es, die
Metabolismus und Verdauung unterstiitzt. Uppige
Abendessen und kleine Morgenmahlzeiten

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



YARON SEIDMAN

fiigen dem Yang-Mechanismus groBen Schaden
zu und sind einer der Griinde, weshalb das
Beibehalten falscher Ernihrungsgewohnheiten
zu Disharmonie fiihrt, selbst wenn man gesunde
Nahrungsmittel isst.

Wenn das Shao Yang blockiert wird, wird auch
das Offnen und SchlieBen behindert. Gleich
einer Ttir, deren Angel verrostet ist hat man
Schwierigkeiten, beim Offnen oder SchlieBen.
Das Shao Yang ist, wie schon erldutert, eine
dritte Dimension, die dem Tai Yang beim Offnen
und dem Yang Ming beim SchlieBen hilft und
folglich zeigen Probleme sich als Tai Yang- oder
Yang Ming-Funktionsstérungen. Wenn also

zum Beispiel die sanft entlammende Wirme
(das Minister-Feuer) des Shao Yang nicht in

der Lage ist, das Yang Ming beim Schliefen zu
unterstiitzen, wird sich lokale Hitze im Yang
Ming ansammeln, die deutliche Trockenheit

im Darm erzeugt (pathologische Trockenheit
verursacht durch lokale Hitze) und schlieflich

zu Obstipation fiihrt. Dies wird als bing bing
bezeichnet, als wechselseitige Erkrankung von
Shao Yang und Yang Ming. Ein Ungleichgewicht
im Shao Yang kann zu bitterem Mundgeschmack,
trockenem Hals und verschwommenem Sehen
fithren. Das Bittere ist der Geschmack des
Feuers, Trockenheit die Pathologie, die durch
Feuer verursacht wird und Verschwommenheit
das Ergebnis auflodernden oder pathologischen
Feuers. Shao Yang-Probleme werden also durch
Feuer verursacht. Mit Feuer meinen wir natiirlich
nicht ein Minister-Feuer oder ein heimeliges
Holzfeuer, das gerade warm genug ist, den
Metabolismus zu unterstiitzen, aber nicht zu heil3,
um ihn zu blockieren.

Wie Prof. Liu Lihong erklirt, gibt es drei Organe,
die besonders anfillig in Bezug auf Offnen und
SchlieBen sind. Der Mund 6ffnet und schlief3t
sich fiir Yang (Sprechen) und Yin (Aufnahme
und Kauen von Nahrung). Der Rachen 6ffnet
und schlieBt sich fiir Yang (Atmung) und fiir Yin
(Schlucken der Nahrung, der Getriinke und des

Speichels). Die Augen 6ffnen und schliefen sich
fiir Yang (einfangen des Tageslichts und Sehkraft)
und Yin (um Yin-Speicherung und Trinen

zu ermdglichen). Wenn die Achse oder Angel
blockiert ist, wird das Offnen und SchlieBen
darunter leiden. Die Yang-Energie ist blockiert
und das Ergebnis ist pathologische Hitze oder
nicht gentigend Wiirme. Mittel der Wahl ist es, zu
harmonisieren.

Ein weiteres Hauptsymptom von Shao Yang-
Erkrankungen ist der Wechsel zwischen
Kilte- und Hitzegefiihlen, der hiufig nach
Einnahme von die Fruchtbarkeit steigernden
Drogen auftritt. Primenopausale Symptome
wie Hitzewallungen konnen bisweilen auch

in diese Kategorie fallen. Andere Symptome
sind Schmerzen entlang der Korperseiten oder
einseitiger Kopfschmerz, ein Hinweis auf eine
Blockade des Shao Yang-Meridians, ebenso wie
verminderter Appetit und Ubelkeit aufgrund der
Notwendigkeit der Milz-Energie aufzusteigen
und dem Bediirfnis der Magen-Energie
abzusteigen. Dieses trennende Auf und Ab in
Einklang zu bringen ist Aufgabe des Minister-
Feuers des Shao Yang.

Zhongjings Beschreibung von vermindertem
Appetit und Ubelkeit war: ,,...sitzt schweigend,
ohne den Wunsch zu essen.,” was als Hinweis
auf die Verbindung des Yang-Mechanismus
mit den Emotionen zu verstehen ist. Eine
Energiedisharmonie kann durch Emotionen
verursacht werden. So kann etwa Angst in
Verbindung mit der Unfihigkeit zu empfangen
zweifellos eine negative Auswirkung auf die

Fruchtbarkeit haben.

Die Mehrzahl der Kérperfunktionen erfordert
eine Harmonisierung und benétigt die Hilfe

des Shao Yang Minister-Feuers. Dies schlief3t
natiirlich die Fortpflanzungsorgane sowohl von
Frauen als auch von Minnern ein. Die Wurzel des
Shao Yang ist das Feuer (Minister-Feuer), seine
Manifestation ist heil3, da es die Yang-Energie

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



DREI YIN UND DREI YANG: ZUR KLARUNG VON ZHANG ZHONGJINGS DIAGNOSTISCHEM

ANSATZ DER SECHS SCHICHTENNS

harmonisiert. Sein Zentrum ist Jue Yin, das wir
weiter unten diskutieren werden und zu dem die
Leber gehort, ein Hauptakteur in Bezug auf die
Fruchtbarkeit. Die harmonisierende Funktion des
Shao Yang ist eng verbunden mit der Funktion
der Leber das Blut zu harmonisieren und zu
besinftigen. Dies spielt eine wichtige Rolle

fiir die Schaffung oder Verhinderung unserer

Fruchtbarkeit und Fortpflanzung.

Es ist duferst wichtig fiir uns zu verstehen, dass
eine enge Verbindung zwischen allen Aspekten
unserer Energie besteht, und dass jede unserer
Handlungen eine Auswirkung auf unsere
Gesundheit und Fruchtbarkeit hat. Es sind nicht
nur Probleme der Auskleidung von Ovarien und
Uterus, die einen Bezug zu unserer Fruchtbarkeit
haben. Was wir essen, wie wir schlafen, welche
Arzneien wir nehmen, all das hat Auswirkungen
auf die unterschiedlichen Aspekte unserer
Energie.

Die Tai Yin-Phase
Bevor wir mit der Darstellung des Tai Yin, der
ersten Phase des Yin, beginnen, ist es wichtig,
dass wir die chinesischen Schriftzeichen fiir
Yin und Yang analysieren. Wie schon erldutert,
symbolisiert jeder Teil eines Schriftzeichen
eine spezifische Idee, der die chinesischen
Weisen Ausdruck verleihen wollten und die
Kombination von Teilen innerhalb eines jeden
Schriftzeichens ist ebenfalls Ausdruck bestimmter

Vorstellungsmuster.
Yin Yang

Die Schriftzeichen fiir Yin und Yang sind auf
linken Seite identisch, unterscheiden sich jedoch
auf ihrer rechten Seite voneinander.

-4

Der rechte Bereich des Yang-Schriftzeichens
besteht aus drei Teilen. Der obere Teil stellt

eine Sonne am Himmel dar. Den mittleren Teil
bildet eine Linie unterhalb der Sonne, die die
Erde reprisentiert. Der dritte Teil besteht aus
Linien unterhalb der Erde, die fiir die lichten und
wirmenden Sonnenstrahlen stehen. Insgesamt
reprisentiert das Schriftzeichen die Yang-Energie
oder die Freie Natur, das DrauBen. Wenn jemand
nach drauBlen in den Sonnenschein tritt, so fiihlt
er die Yang-Energie — das Leben spendende Licht
und die Leben spendende Wirme.

72\

Der rechte Bereich des Yin-Zeichens besteht
ebenfalls aus drei Teilen. Der obere Teil ist das
Dach eines Hauses. Der mittlere Teil stellte eine
in diesem Haus sitzende Person dar. Der untere
Teil sind Dampfschwaden, die aus gekochtem
Reis oder gekochter Nahrung emporsteigen. Das
Yin-Schriftzeichen repriisentiert die Yin-Energie,
das Drinnen und hat etwas mit dem physischen
Kérper und der physischen Materie zu tun. Der
untere Teil steht fiir die Prisenz der Energie,

die ihrer Natur nach heil ist, jedoch nicht direkt
von der Sonne herriihrt. Sie entstammt den
Elementen, die mit Hilfe der Sonne von der Erde
gewonnen werden wie Reis, Wasser und das Holz
zum Entziinden des Feuers etc.

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



YARON SEIDMAN

Wenn wir die beiden Schriftzeichen vergleichen
sehen wir, dass wir es mit zwei unterschiedlichen
Energiezustinden zu tun haben. Im Yang-
Zeichen richten sich die Sonnenstahlen abwiirts,
wihrend im Yin-Zeichen die Dampfschwaden
aufwiirts steigen. Yang besitzt weniger
Stofflichkeit und mehr Energie und verleiht uns
die Lebenskraft. Yin besitzt mehr Materie und
weniger Energie und stellt uns jene mit dieser
Materie verbundene Energie zur Verfiigung, die
fiir das Leben ebenfalls unerlisslich ist. Nach der
Chinesischen Medizin ist lebendige physische
Materie, zum Beispiel Kérpergewebe, Knochen
und Muskeln kondensierte Energie. Dies ist nicht
dasselbe wie die Yang-Energie, die wir nicht sehen
konnen. Es ist greifbare Materie, die Energie in
sich trigt.

Beide Schriftzeichen, Yin und Yang, haben auf
ithrer linken Seite einen Bereich, der einen Hiigel
oder einen Berg reprisentiert. Es ist derjenige Ort
an dem die Erde niher an den Himmel riickt. Es
ist ein Symbol fiir den Energieaustausch zwischen
Himmel und Erde und ein Symbol des Lebens

und zukiinftiger Generationen.

Dieser Hiigel auf der linken Seite fasst die
Schriftzeichen von Yin und Yang zusammen.
Sei es physisch lebende Materie oder unsichtbare
Lebensenergie, beide reprisentieren den
Austausch zwischen Himmel und Erde, beide
sind sie lebendig, beide sind sie lebensnotwendig
und beide sind sie warm. Die Lebensenergie,

ob innerhalb oder auBlerhalb des Korpers ist
insgesamt warm. Die Yang-Energie und die
Yin-Materie miissen beide diese Wirme, die die
Wurzel des Lebens ist, in sich tragen.

Kilte ist nicht Yin, sondern die Abwesenheit von
Yang-Energie. Wenn die Nacht kalt ist, dann
deshalb, weil die Sonne abwesend ist und nicht,
weil der Mond Kiilte in Richtung Erde ausstrahlt.
Wenn wir also Yin und Yang wirklich verstehen
wollen, miissen wir dieses Konzept von heill und
kalt begreifen. Wie wir schon angemerkt haben,
sind beide Achsen von Yin und Yang (Shao

Yin und Shao Yang) Feuer — Shao Yang ist das
Minister-Feuer, Shao Yin das Kaiser-Feuer. Dies
entspricht exakt der Beschreibung der Wirme im
Yang und der Wirme im Yin.

Wenn wir zum Tai Yin oder zum Yin im Yin
kommen, dann haben wir den physisch lebenden
Organismus erreicht. Das Tai Yin findet sich dort,
wo physisch lebende Materie mit anderer physisch
lebender Materie interagiert. Zum Beispiel treten
die lebenden Teile von Nahrung und Getrinken
(Nihrstoffe) in Wechselwirkung mit dem Tai
Yin-Organ Milz. Die Luft, die wir atmen, tritt

in Wechselwirkung mit dem Tai Yin-Organ
Lunge. Wasser ist die Verkérperung des Yin-
Stadiums. Es trigt Leben in sich, da es Wirme
oder Yang-Energie enthilt. Je wirmer das Wasser,
desto mehr Leben birgt es in sich. Das Tai Yin
verankert die Yang-Energie im Korper. Ohne es
wiirde das Yang davon treiben.

Den zweiten Aspekt des Tai Yin bilden seine
energetischen Qualititen, die vom Gelben Kaiser
als ,Feucht“ und , Erde“ beschrieben werden.
Wir haben die Erde schon in vorangegangenen
Kapiteln dargestellt, reprisentiert durch das
Trigramm Kun, das aus drei gebrochenen
Linien besteht, also kein Yang enthilt. Dies ist
der Ausdruck fester Materie. Es symbolisiert die
Gewebe des Kérpers, etwa Knochen, Fleisch,
Haut und innere Organe. Die Erde hat natiirlich
eine zusitzliche Bedeutung, da sie der Ort ist,
aus dem alles Leben entspringt. Erde ist eng
verbunden mit Wasser und Feuchtigkeit. Das alte
Schriftzeichen fir Feuchtigkeit ist Shi:

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



DREI YIN UND DREI YANG: ZUR KLARUNG VON ZHANG ZHONGJINGS DIAGNOSTISCHEM

ANSATZ DER SECHS SCHICHTENNS

Das Schriftzeichen Shi besteht aus vier Teilen. Die
drei Linien auf der linken Seite reprisentieren

Wasser. Oben haben wir die Sonne. In der Mitte
finden wir ein Zeichen, das fiir Geheimnis steht

\
\
J

und das untere Schriftzeichen reprisentiert
die Erde. Die gesamte Zeichenkombination
stellt eine Situation dar, in der die Sonne auf
die Erde scheint und wiithrend sie dies tut,
veranlasst irgendetwas Geheimnisvolles in
dieser Wechselbeziehung das Wasser dazu, zu
verdunsten und zu Feuchtigkeit zu werden.

Der vierte Aspekt des Tai Yin sind seine

Organe — die Milz und die Lungen. Die Milz

ist verantwortlich fiir das Entgegennehmen der
Yang-Energie aus Nahrung und Getrinken.

Dies wird als Wurzel der Nachhimmelsenergie
bezeichnet — jene Wurzel aus der wir unsere
Energie beziehen nachdem wir geboren wurden.
Bei der Auswahl der Nahrung, die wir essen,

ist es wichtig zu beachten, ob sie Yang, also
Himmelsenergie enthilt oder nicht. Nahrung,
die Himmelsenergie enthilt ist normalerweise
Nahrung, die von Himmel und Erde
hervorgebracht wurde — natiirliche Nahrung.
Nach der Ernte neigt diese Nahrung naturgemif
dazu, zu verderben und zu verrotten, da, einmal
der Natur entzogen, sich ihre Yin-Materie

und ihre Yang-Energie voneinander trennen
mochten. Heutzutage verarbeitet und verpackt
die Nahrungsmittelindustrie die Nahrung in einer
Art und Weise, die es moglich macht, sie tiber
Monate zu lagern. Es ist manchmal schwer zu
sagen, ob diese so verpackte Nahrung tiberhaupt
noch Leben in sich trigt, im besten Fall ist sie
nicht mehr so lebendig, wie sie es sein konnte.
Aus der Perspektive des Tai Yin ist daher der
gegenwiirtige Trend zu lokal angebauten, frischen
Nahrungsmitteln sehr weise.

Die Lungen ebenso wie die Milz sind
verantwortlich fiir die Nachhimmelsenergie, die
wir nach unserer Geburt erhalten und aufnehmen,
im Gegensatz zu der Energie, die wir in der
Gebirmutter von unserer Mutter empfangen.

Die Lungen sind verantwortlich dafiir, das Yang
des Himmels aus der Luft in unseren Kérper
einzufiigen wenn wir atmen. Die Milz erhilt das
Yang innerhalb des Yin, mit anderen Worten
erhilt sie die Yang-Energie, die in der Nahrung
eingebettet ist, wihrend die Lungen das Yang
innerhalb des Yang aufnehmen, die reine Yang-
Energie aus der Atemluft, die véllig unsichtbar ist.
Beide Tai Yin-Organe nehmen die Yang-Energie
in ihren unterschiedlichen Formen auf und betten
sie in die physische Materie unseres Korpers ein.

Um es nochmals zu wiederholen. Die Tai Yin-
Sphiire ist verantwortlich fiir die Verankerung
der Yang-Energie in der physischen Materie. Die
Milz gehort zum Erdelement und die Lungen
zum Metallelement. Das Metall ist in seinem
natiirlichen Zustand in der Erde verborgen,

was bedeutet, dass Metall und Erde in enger
Beziehung zueinander stehen.

Eine andere Funktion der Lunge, die im
Gelben Kaiser beschrieben wird, ist es, das Q1
zu beherrschen, ebenso wie die Jie (Gelenke).
Die Schriftzeichen Qi und Jie kénnen auch die
Bedeutung von Zeitabschnitten haben. Ein Jie
betrigt 15 Tage und ein Qi betrigt ebenfalls

15 Tage. Gemeinsam lassen sich die Worte

Jie Qi als die vier Jahreszeiten und deren 24
Qi-Segmente iibersetzen, wie wir weiter oben
erliutert haben. Die Lungen kontrollieren unsere
Fihigkeit, uns dem Wechsel der Jahreszeiten
anzupassen und den Nutzen und Vorteil aus
jeder dieser jahreszeitlichen Energie zu ziehen.
Sie kontrollieren und nihren die Haut und die
Koérperbehaarung, da sie das Qi und die Jie
regulieren, sowie unsere Wechselbeziehung mit
den jahreszeitlichen Verinderungen um uns
herum.

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



YARON SEIDMAN

Der vierte Aspekt von Tai Yin sind seine
Meridiane — der Milzmeridian und der
Lungenmeridian. Wenn eine Person aufrecht
steht, die Arme an beide Seiten des Kérpers
gelegt, verlaufen die Tai Yin-Meridiane entlang
der inneren Seite der Arme und Beine (medial).
Thre Lokalisation im Kérper unterstiitzt die
Aufgabe dieser Meridiane, die darin besteht, die
kondensierte Yang-Energie in die Gewebe des
Korpers zu tragen, anders ausgedriickt das Yang
im Yin oder das Yang innerhalb der Materie in
den Kérper zu bringen.

Der fiinfte Aspekt des Tai Yin betrifft seine
Offnungs- oder Entriegelungszeit, namentlich
Hai, Zi und Chou. Diese Zeiten reprisentieren im
Mondkalender die drei Monate des Winters und
im Tagszyklus die Stunden von 21h abends bis 3h

nachts.

Um diesen fiinften Aspekt wirklich erfassen

zu konnen, ist es wichtig, die drei Yin-Sphiren
insgesamt zu verstehen, die wesentlich enger
miteinander verkniipft sind als die Yang-Sphiiren
und sehr hiufig miteinander austauschbar sind.
Auferdem kann es schwierig sein, die drei Yin-
Meridiane voneinander zu separieren, und zwar
weil der Yin-Mechanismus, sein Offnen, sein
SchlieBen und seine Drehbewegung, im inneren

der Stofflichkeit des Yin stattfindet.

Hai, Zi und Chou sind die Zeiten innerhalb
des Energiezyklus wihrend derer die Yang-
Energie sich in ihrem tiefsten Speicherzustand
befindet — wo sie am unsichtbarsten ist. Natiirlich
bedeutet dies nicht, dass die Yang-Energie im
tiefsten Winter oder in der Mitte der Nacht
vollig verschwunden ist, sondern nur, dass sie
sich in einem Speicherzustand befindet. Wenn
wir schlafen, sind wir in einem lebendigen
Yin-Zustand; die Yang-Energie hat sich
zusammengezogen, hilt sich aber nach wie vor
im Korper auf. Dies ist der Grund, warum uns
im Schlaf naturgemif kilter ist und wir uns

zudecken miissen. In der Chinesischen Medizin
ist die Zeit zwischen 21h und Mitternacht die
Zeit, in der der Kérper sein Blut (seine stofflichen
Aspekte) regeneriert und verjiingt. Wenn wir

zu dieser Zeit schlafen, wird unser Blut kraftvoll
sein und viele unserer Leiden l6sen sich, dies
betrifft auch die Fruchtbarkeit. Das Erste, was
eine Patientin mit Fruchtbarkeitsproblemen
beachten muss, ist eine Verinderung der
Schlafgewohnheiten. Fiir mehrere Monate gegen
21h schlafen zu gehen erhoht die Chancen auf
eine Empfingnis betrichtlich.

Wiihrend der Zeit Hai (21h-23h) ist das Yin rein
und das Yang befindet sich in einem kompletten
Speicherzustand. Die Zeit Zi, eine Stunde vor
Mitternacht, ist diejenige, in der das erste Yang —
das Tai Yang — geboren wird. Das Yang wichst
dann wihrend der Zeit von Chou heran (1h-3h
nachts). Der Grund, warum Schlaf so wichtig
ist, ist der, dass wenn das Yang sich innerhalb
des Yin erhebt, dies dem Dampf gleicht, der von
gekochtem Reis aufsteigt. Er verleiht uns Leben
innerhalb des Hauses oder, anders ausgedriickt,
er verleitht uns Leben innerhalb unseres Korpers.
Es ist wichtig, zur rechten Zeit zu schlafen, denn
dann schwingt der Kérper im Gleichklang mit
der Natur.

Wenn wir eine Behinderung der Tai Yin-Sphire
haben, ist Schlaf ein Heilmittel. Die Symptome,
die zu einer solchen Behinderung in Beziehung
stehen beginnen im Allgemeinen mit dem
Abdomen — dem Zentrum des Kérpers, das

der Erde angehort —, Vélle- Blihungsgefiihl,

was signalisiert, dass das Yang das Yin nicht
harmonisch transformiert. Wenn ein Patient

mit Unfruchtbarkeit Medikamente erhiilt,

fithrt die abrupte Stimulierung des Yang zu

einer Disharmonie des Tai Yin, die hiufig in
Blihungsgefiihlen miindet. In der Westlichen
Medizin wird dies als ,Nebenwirkung’ bezeichnet.
In der Chinesischen Medizin ist dieses Phinomen
eine ,Disharmonie’.

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG

15



DREI YIN UND DREI YANG: ZUR KLARUNG VON ZHANG ZHONGJINGS DIAGNOSTISCHEM

ANSATZ DER SECHS SCHICHTENNS

Schmerzen im Abdomen sind das Ergebnis

von Kiilte, die, wie schon erwihnt, auf die
Abwesenheit von Yang verweist — das Yang
transformiert die Yin-Substanz nicht und die
(Yin)-Energie und das Yin werden blockiert. In
Chinesisch heifien Schmerzen Teng Tong 8

. Jedes Schriftzeichen im Begriff Teng Tong
besteht aus zwei Teilen. Der linke Teil zeigt eine
Person, die auf einem Bett liegt und reprisentiert
Erkrankung. Der rechte Teil des Schriftzeichens
Teng ist Dong, der Winter, wenn die Yang-
Energie gespeichert ist, das Wetter kalt ist und
das Yin sich nicht transformieren kann. Auf der
rechten Seite des Schriftzeichens Tong findet
sich Yong, was Pfad oder Weg bedeutet. Dies
verkorpert die Bedeutung, dass es zu Schmerzen
kommt, wenn etwas blockiert ist.

In unserem tiglichen Leben fiihrt die Aufnahme
kalter Getrinke und Speisen, die Einnahme
kalter Kriuter und kalter Medikamente zu einer
Blockierung des Tai Yin. Das Bewahren der
Yang-Energie der Milz (Tai Yin) ist der wichtigste
Faktor in der Behandlung jeglicher Erkrankung.
Zusitzlich wird bei einer Blockierung des Tai Yin
die Nahrung nicht nach unten gelenkt und die
Person wird sich tibergeben. Dies zeigt, dass eine
Blockade des Tai Yin durch Kiilte verursacht wird
(abwesendes Yang). Das Yang kann die Erde nicht
wirmen und der Nahrungsstoffwechsel kommt
zum Erliegen.

Die Shao Yin-Phase
Das Shao Yin ist die Achse des Yin-Mechanismus
und eng mit dem Tai Yin verbunden. Tatsichlich
lisst sich sagen, dass sie nicht voneinander zu
trennen sind. Als wir das Schriftzeichen fiir
Feuchtigkeit besprochen haben, haben wir auch
das darin enthaltene geheimnisvolle Element
erwihnt. Mit unserer Analyse des Shao Yin,
werden wir versuchen, dieses Geheimnis zu
liiften.

Wie wir schon dargestellt haben, benétigen
Wasser und Erde ebenso wie Wasser und Feuer

die Yang-Energie, um Leben zu erschaffen. Das
Shao Yin ist die Verkérperung all dessen. Die
Essenz des reinen Yin (Erde) und des reinen Yang
(Himmel), das lebendige Yin (Wasser) und das
lebendige Yang (Feuer) all dies ist im Shao Yin
enthalten. Das Zusammenspiel von Himmel und
Erde in unserem Korper und die Art und Weise
wie Wasser und Feuer sich in unserem Kérper
erginzen, all das sind Funktionen des Shao Yin
oder mit anderen Worten Funktionen der Achse
des Yin-Mechanismus. Der ,geheimnisvolle” Teil
des Schriftzeichens fiir Feuchtigkeit ist verbunden
mit der Fihigkeit des Shao Yin diese Harmonie
zwischen Yin und Yang zu koordinieren.

Aus Sicht der Chinesischen Medizin resultieren
die Handlungen einer Person und die
Geschehnisse wihrend des Lebens alle aus seiner
oder ihrer Shao Yin-Sphire und reproduktiven
Fihigkeit. Dies umfasst langjihrige Ess- und
Schlafgewohnheiten und die Art und Weise in der
Leiden behandelt wurden. Es umfasst sogar wie
die Eltern dieser Person allen und schliefen und
ihre Leiden behandelten noch bevor diese Person
tiberhaupt geboren worden war.

Der zweite Aspekt des Shao Yin betrifft seine
energetischen Qualititen. Der Gelbe Kaiser
spricht in Bezug auf das Shao Yin vom ,Kaiser-
Feuer’. Der Fiihrer oder der Kaiser eines
Landes ist diejenige Figur, die das gesamte Land
vereinigt. Das Kaiser-Feuer in unserem Korper
ist die Sphire, die unseren Kérper und unsere
Emotionen zu einer Einheit und nicht zu vielen
versprengten Einzelstiicken macht. Der Grund,
warum wir innerhalb der sechs Sphiren zwei
Arten von Feuer besitzen ist der, dass das Shao
Yang Feuer den Kérper wirmt, wihrend das
Feuer des Shao Yin den Korper erleuchtet. Das
Kaiser-Feuer reprisentiert die Helligkeit und

Leuchtkraft des Lichts.

Der dritte Aspekt des Shao Yin sind seine
Organe, die Nieren und das Herz. Die Nieren

gehoren zum Wasserelement, wihrend das Herz

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



YARON SEIDMAN

dem Feuerelement angehort. Dies reprisentiert
natiirlich das Zusammenwirken von Wasser
und Feuer innerhalb unseres Kérpers, wie sie in
der Einleitung zum Shao Yin schon beschrieben
wurde.

Im Korper ist das Herz wie der Kaiser. Es ist das
Organ, das diese Einheit innerhalb des Kérpers
ermoglicht. Der Gelbe Kaiser beschreibt das
Herz als den Kaiser, (als personifizierten Ort) wo
Shen Ming erscheint. Shen bedeutet ,Geist/Seele’
und Ming lisst sich mit klar’ iibersetzen. Grob
ibersetzt bedeutet die obige Bemerkung, dass das
Herz der Ort ist, wo der Geist klar wird.

,Der Gelbe Kaiser” beschreibt Shen/Geist als ,,Das
unermessliche Zusammenwirken von Himmel und
Erde, das den menschlichen Geist durchdringt.” Er
merkt auch an: ,,Geist innerhalb des Himmels ist
Wind und innerhalb der Erde ist er Holz, innerhalb
des Himmels ist er Hitze und innerhalb der Erde ist
er Feuer, innerhalb des Himmels ist er Dunst und
innerhalb der Erde ist er Schmutz (die Erde nach
den Fiinf Elementen), innerhalb des Himmels ist er
Kilte, withrend er innerhalb der Erde Wasser 1st.“
Dies ist die Beschreibung der fiinf Elemente der
Natur in ithrer Beziehung zum Geist.

Der Geist innerhalb von Himmel und Erde
reprisentiert die energetischen Qualititen jeder
der sechs Sphiren. Die Tai Yang-Sphire ist kalt
und Wasser, die Jue Yin-Sphire ist Wind und
Holz, die Yang Ming-Sphiire ist Trockenheit
und Metall. Tai Yin ist Erde und Dunst. Einzig
Shao Yang und Shao Yin vereinigen sich in
einer Kategorie, bei der eine Sphire Hitze, die
andere Feuer ist, was, wie wir gerade erklirt
haben, zwei Aspekte desselben Feuers sind

— Hitze und Licht. Beide Darstellungen des
Gelben Kaisers beschreiben den Geist als einen
Pfad zwischen Himmel, Erde und Mensch oder
zwischen Yin, Yang und Mensch. Der Geist ist
derjenige Mechanismus, der uns mit Himmel
und Erde verbindet. Es ist der Mechanismus

und vereinigende Faktor, der uns mit der Natur

verbindet und es dem Yang (Himmel) und dem
Yin (Erde) ermdglicht, innerhalb unserer Korper
zusammen zu wirken.

Wenn Yin und Yang sich beim Tode trennen
sagen wir, dass der Geist uns verlassen hat.

Was aber meinen wir, wenn wir sagen, dass

der Geist klar ist? Lassen Sie uns einen Blick

auf das Schriftzeichen Ming ¥ werfen. Das
Schriftzeichen Ming (klar) besteht aus zwei
Teilen. Die linke Seite reprisentiert die Sonne,
die rechte Seite steht fiir den Mond. Wenn wir
wihrend des Tages und in der Nacht den Himmel
betrachten, so sind die klarsten sichtbaren Objekte
die Sonne und der Mond. Das, was sichtbar ist,
ist ihr Licht. Die Aussage, dass das Herz dort

ist, wo der Geist klar ist bedeutet, dass das Herz
dort ist, wo der Geist alles sieht. Das Kaiserliche
Feuer ist das Licht, das der Geist benétigt, um
sehen zu kénnen, was in jedem Teil des Kérpers
vor sich geht. Alle Leiden werden durch einen
Geist verursacht, der nicht klar ist, da er von
Dunkelheit umgeben ist und nicht sehen kann.
Westliche Medikamente wie etwa Schmerzmittel
sind tatsichlich ein Hindernis bei der Losung
des Grundproblems eines jeden physischen
Sachverhaltes, da sie dem Geist das Licht
nehmen, um die Symptome zu lindern.

Der Kaiser kann nicht linger sehen, was in
seinem Reich vor sich geht. Was Verfahren bei
Unfruchtbarkeit betrifft, etwa wenn die Patientin
sich einer IVF-Behandlung unterzieht und keine
Nebenwirkungen spiirt wie Hitzewallungen,
Gewichtszunahme oder abdominale Distension
und Blutungen, so liegt das daran, dass der Geist
jetzt getriibt ist und die Nebenwirkungen der
Medikation maskiert sind. Deshalb ist der Geist
nicht klar und das Kaiserliche Feuer erstrahlt
nicht in dem Licht, in dem es erstrahlen sollte.

Das Herz ist das allerwichtigste Organ unseres
Korpers und trigt in sich die allerwichtigste
Funktion. Ohne das Herz kann der Kérper nicht
sehen und Leiden beheben, uns mit der Natur um
uns herum oder mit Himmel und Erde verbinden

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



DREI YIN UND DREI YANG: ZUR KLARUNG VON ZHANG ZHONGJINGS DIAGNOSTISCHEM

ANSATZ DER SECHS SCHICHTENNS

—die Yin- und Yang-Energien des Kérpers wiiren
in volligem Chaos. In der Chinesischen Medizin
wird die Verbindung des Herz-Feuers mit dem

Nieren-Yang ,Wahres Yang’ genannt.

Die Nieren gehéren zum Wasserelement. Das
Wasser, wie schon erwihnt, interagiert mit dem
Feuer, um Leben hervorzubringen. Der Gelbe
Kaiser erkliirt: ,,Die Nieren sind der Beamte des
Qiang. Dorther stammt die Klugheit.“ Der Gelbe
Kaiser fihrt damit fort, dass: ,,Die Nieren den
Ruhezustand kontrollieren. Sie sind die Wurzel

der Speicherung. Sie sind der Ort der Essenz.”

Qiang hat zwei Bedeutungen. Einmal lisst es

sich als ,Reiswurm’ iibersetzen, was an einen
miinnlichen Penis erinnert und die Art und Weise
des Gelben Kaisers ist, die Kontrolle der Nieren
iber die Reproduktionsorgane (minnlich und
weiblich) zu beschreiben. Die zweite Bedeutung
von Qiang ist Kraft/Stirke. Sehen wir uns das
Schriftzeichen Qiang 5 einmal an. Der linke

Teil reprisentiert einen Bogen (wie bei Pfeil und
Bogen). Der rechte Bereich zeigt unten einen
Wurm und dartiber einen grofSen Mund und steht
fiir einen Wurm mit einem groBen Kopf. Der
Bogen ist ein Symbol fiir wahre Stirke. Er ist eine
Walfte, die zugleich weich und hart ist. Er hat die
Kraft von Stahl und ist dennoch biegsam wenn

er angespannt und der Pfeil abgeschossen wird.
Die minnlichen Genitalien kénnen ebenfalls
biegsam und steif sein und es ist diese Fihigkeit
der Transformation, auf die sich der Gelbe Kaiser
mit dem Begriff Klugheit bezieht. Dass ,die
Nieren der Beamte des Qiang sind’ bedeutet, dass
die Nieren, die zum Wasserelement gehoren, tiber
diese Qualitit der Aufrechterhaltung von Hiirte
und Biegsamkeit zur gleichen Zeit gebieten. Diese
Qualitit kann jedoch nicht vom Herzen getrennt
werden.

Das Herz ist der Ort, wo der Geist klar wird

und die Nieren kontrollieren die Hirte und
Biegsamkeit der Genitalien. Dies sind die
Vorbedingungen zur Fortpflanzung. Wenn Mann

und Frau intim werden, sind die Emotionen
ausgeglichen. Wenn die minnliche Stimulierung
oder die Angst zu grof sind, wird er keine
Erektion bekommen und wenn das Begehren
fehlt oder es nicht ausreichend Stimulierung gibt,
wird es ebenfalls zu keiner Erektion kommen.
Dasselbe gilt fiir die weibliche Erregung. Zuviel
und zu wenig, beides ist kontraproduktiv.

Das Herz ist der Ort, wo der Geist seinen
Wohnsitz hat und die Emotionen in Schach
gehalten werden. Wenn der Geist ruhig ist

und die Emotionen zufrieden gestellt sind oder
Liebe in der Luft liegt, kann das Kaiserliche
Feuer hinunter zu den Nieren steigen und das
Nierenwasser erwirmen. Das Wasser der Nieren
wird es dem Qiang erméglichen sich zu biegen
und aufzurichten und die Fortpflanzung kann
stattfinden.

Im Gegensatz dazu lassen IVF und die zeitliche
Abstimmung der Ovulation, anstatt die
Emotionen des Herzens zu wirmen, das Feuer
abkiihlen. Sie separieren das Feuer des Herzens
vom Wasser der Nieren.

Der Gelbe Kaiser erkliirt: ,,Die Nieren
kontrollieren den Ruhezustand. Sie sind die Wurzel
der Speicherung. Sie sind der Ort der Essenz.”
Ruhezustand, Speicherung und Essenz sind

drei Ebenen derselben Sache. Im Ruhezustand
befinden wir uns wenn wir schlafen und

unsere Energie fiir den nichsten Tag aufladen.
Speicherung ist die Speicherung der Yang-Energie
in der physischen Materie, in dem, was wir Yin-
Energie nennen. Essenz ist die Vereinigung der
Energie in dem einen Materie bildenden Samen,
der einem anderen Zyklus das Leben schenken
kann. Das Shao Yin ist die Sphiire, in der wir
unsere Energie aufladen, es ist die Sphire, in

der die Energie sich in der physischen Materie
(Yin-Energie) speichert und es ist die Sphiire,

in der der Samen fiir neues Leben geschaffen
wird. Die Nieren gehoren zum Wasser. Das
Wassertrigramm besteht aus zwei unterbrochenen
Linien und einer festen Linie dazwischen.

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG

18



YARON SEIDMAN

Die Essenz innerhalb des Wassers ist die Yang-
Energie (feste Linie). Wir nennen dies ,das eine
wahre Yang’. In der Chinesischen Medizin ist dies
die wertvollste Substanz/Energie unseres Lebens.
Wenn man sic vergeudet, vergeudet man scin
Leben und auch zukiinftige Generationen werden
vergeudet. Unser Ziel innerhalb der Chinesischen
Medizin ist es, dieses eine wahre Yang wieder
herzustellen. Dies heilit, die Energie fiir die
folgenden Generationen wieder herzustellen.

Das Bewahren des Ruhezustandes geschieht,
indem wir gut schlafen. Das Bewahren der Yin-
Energie geschieht, indem wir die Yang-Energie
nicht schiidigen und wir schidigen die Yang-
Energie nicht, wenn wir den Richtlinien von Tai
Yang, Yang Ming, Shao Yang und Tai Yin folgen.
Das Bewahren der Essenz geschieht, indem wir
den Richtlinien des Shao Yin folgen. Wir nihren
das Kaiserliche Feuer des Herzens (Emotionen
und klarer Geisteszustand) und wir bewahren das
eine wahre Yang der Nieren.

In Bezug auf die Wirkungen von Steroiden
behauptet Dr. Liu Lihong, dass sie das wahre
Yang in den Nieren entfesseln, es kommt

zu einer Heilung als wire ein Wunder
geschehen. Aber das Yang ist erschopft — es ist
verbraucht. Mit der Hormonstimulation bei
Fruchtbarkeitsbehandlungen haben wir eine
dhnliche Situation, in der das Yang der Nieren
sich erschopft. Diese Erschopfung lauft einer
Empfingnis zuwider. Wie der Gelbe Kaiser
sagte: ,,Yin und Yang miissen harmonisieren. Dies
wird zur Geburt von Nachkommen fiithren.*
Wenn das Yang erschopft ist und nicht mit dem
Yin harmonisiert werden kann, wird dies zu

Unfruchtbarkeit fithren.

Der vierte Aspekt des Shao Yin sind seine
Meridiane, die von Nieren und Herz. Wenn man
aufrecht steht, die Arme seitlich, die Handflichen
an den Oberschenkeln und die Fiile nahe
beieinander, so verlaufen die Shao Yin-Meridiane
entlang der Innenseite des Korpers, auf dessen

posteriorer (hinterer) Seite (Innenseite von
Armen und Beinen, aber nahe zum Riicken). Die
Innenseite des Korpers ist Yin und der posteriore
Teil ist Yang, folglich handelt es sich hier um

das Yang im Yin. Die Meridiane von Herz und
Nieren beginnen in versteckten Bereichen; unter
den FuBsohlen und in den Achselhéhlen, ihr
Ursprung ist folglich verborgen im Vorhimmel.
Mit anderen Worten stammt die Shao Yin-
Energie von unseren Eltern; so lieBe sich ihr
Beginn deuten.

Der fiinfte Aspekt des Shao Yin ist seine
Entriegelungszeit, die von Zi bis Yin reicht, von
23h bis 5h und sich mit den Tai Yin-Zeiten Zi
und Chou iiberschneidet. Dies erklirt die enge
Beziehung zwischen Shao Yin und Tai Yin und
damit die enge Verbindung zwischen Erde und
Wasser.

Das Shao Yin beginnt um Zi, der Geburtszeit

des Yang. Es ist das eine wahre Yang innerhalb
des Wassers — diejenige Yang-Energie, die dem
Wasser Leben einhaucht. Chou und Yin bilden
die Wachstumszeiten des Yang hin zu Zwei und
hin zu Drei. Lao Zi sagt: Das Eine bringt die
Zwei hervor. Die Zwei bringt die Drei hervor.
Die Drei bringt die Zehntausend Dinge hervor.
Die Entwicklung des Shao Yin von Eins zu Zwei
zu Drei ist ein korperlich voll ausgebildetes Yang
im Yin. Es ist das, was wir ein Kaiser-Feuer
nennen. Es ist das voll ausgebildete Trigramm des
Himmels (drei feste Linien) innerhalb des Yin. Es
ist Yang im Yin.

Shao Yin ist die Verkérperung von Himmel und
Erde in ihrem Zusammenspiel innerhalb unseres
Korpers. Es sind das Nieren-Wasser und das
Herz-Feuer, die sich wie Himmel und Erde in der
Natur verhalten. Das Shao Yin ist, wie das Shao
Yang, die Achse und diese Achse gehért zum
Feuer, der treibenden Kraft hinter Yin und hinter
Yang. Im Yin-Mechanismus ist das Feuer weniger
wirmend als im Yang-Mechanismus, da es sich
um ein voll ausgebildetes Yang im Yin handelt,

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



DREI YIN UND DREI YANG: ZUR KLARUNG VON ZHANG ZHONGJINGS DIAGNOSTISCHEM

ANSATZ DER SECHS SCHICHTENNS

das den Yin-Mechanismus zur Wandlung treibt.
Dies ist der Grund, warum die Entriegelungszeit
des Shao Yin zur Ginze in die Wachstumsphase

des Yang fillt.

Wenn das Shao Yin blockiert ist, ist der Puls diinn
und klein und der Kérper méchte schlafen, kann
es aber nicht. Das Herz ist erregt und gereizt,

die Miktion ist klar und hiufig und es kommt zu
ausgeprigtem Durst.

Im Hinblick auf das Herz, das sich ,gereizt/erregt’
fiihlt ist es wichtig, das chinesische Schriftzeichen
Fan JH (gereizt) zu analysieren. Der linke Teil
steht fiir Feuer, withrend der rechte Bereich einen
Kopf reprisentiert. Das Feuer oder die Hitze
steigt zum Kopf und fiithrt zu Reizbarkeit.

Dieses Feuer muss zu den Nieren absteigen und
nicht aufsteigen, um den Korper zu wirmen.
Das aufsteigende Feuer ist das Minister-Feuer
des Shao Yang, dass den gesamten Yang-
Mechanismus bewegt. Das Shao Yin-Feuer ist
ein absteigendes Feuer, das den Kaiser im Wasser
verankert oder, wie wir es zuvor beschrieben
haben, es ist das ,eine wahre Yang’ des Wassers.
Es ist wie der Sonnenschein, der hinunter auf

die Erde strahlt. Das Sonnenlicht strahlt nicht
aufwiirts. Dies ist das Achsen-Feuer des Yin-
Mechanismus — diejenige Energie, die in der
physischen Materie eingebettet ist. Es ist die
Verwurzelung der Energie in der Materie. Wenn
dieses Feuer sich nicht im Kérper verwurzelt,
zeigen sich zwei Hauptsymptome: Die Person

ist sehr miide, jedoch doch nicht in der Lage,
einzuschlafen. Das zweite Symptom ist eine
innere Gereiztheit. Diese Symptome treten

auf, weil das Feuer sich nicht mit dem Wasser
verbinden kann.

Diese Feuer- und Wasserverbindung findet im
Shao Yin statt, in der Mitte der Nacht, dann, wenn
wir schlafen. In der Natur geschieht dies in Mitten
des Winters, wenn sich alles im Ruhezustand
befindet. Das Kaiser-Feuer ruht im Wasser, was
wir in der Chinesischen Medizin auch mit ,der

Drache ruht im Wasser® bezeichnen. Dies klingt
zwar ein wenig pittoresk, ist aber nichtsdestotrotz
bedeutungsvoll. In chinesischen Mythen ist der
Drache die gewaltigste und michtigste Kreatur —
er fliegt in die héchsten Hohen und taucht in die
tiefsten Meere. Seine Bewegungen sind wendig
und klug. Der Drache im Wasser entspricht

jener phinomenalen Yang-Energie innerhalb des
Wassers, die ihm Leben verleiht und die Leben
erschafft, immer und immer wieder.

Wenn wir schlafen, steigt der Drache oder das
Kaiser-Feuer ins Wasser hinab. Dies erméglicht
einen erholsamen Schlaf und eine kraftvolle
Energie fiir den nichsten Tag. Wihrend des
Tages ist der Geist eines Individuums sichtbar und
wenn dieser Geist fehlt, sieht die Person miide aus
und das Licht in ihren Augen ist ausgeschaltet.
Kein pulsierender Geist oder, metaphorisch
gesprochen, kein Drache, der sich zeigt. Wihrend
der Nacht, wenn wir schlafen, begibt sich der
Drache zur Ruhe — im tiefen Meer oder im
Wasser oder im Norden oder in den Nieren

(all dies sind vom Blickpunkt der Chinesischen
Medizin aus betrachtet Synonyme). Wenn wir
objektiv die verschiedenen Zustinde des Geistes
wihrend des aktiven Tages und der schlifrigen
Nacht betrachten, kénnen wir den Unterschied
deutlich erkennen.

Zu den weiteren Symptomen eines
Ungleichgewichtes des Shao Yin gehoren
hiufige Miktion mit klaren Urin. Dies hat mit
dem Versagen des Yang zu tun, die Nieren zu
wirmen. Ist das Yang zu intensiv, erwirmen sich
die Nieren zu stark und der Urin firbt sich gelb.
Fehlt jedoch das Yang, ist der Urin klar. Es gibt

keine Hitze im Urin.

Das wichtigste Symptom des Shao Yin ist der
diinne und kleine Puls, was ebenfalls auf ein
Problem von Wasser und Feuer verweist. Feuer
ist die Energie, Wasser ist die Substanz. Die
,Wasser dhnlichste’ Substanz in unserem Kérper
ist das Blut, da es Venen und Arterien fiillt. Wenn

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



YARON SEIDMAN

das Blut (Wasser) fehlt, wird der Puls diinn sein.
Dies steht im Gegensatz zu einem vollen Puls, bei
dem Blut reichlich vorhanden ist. Ein kleiner Puls
ist ein Feuer Problem oder, um genau zu sein, ein
Problem des Kaiser-Feuers. In welcher Weise ist
es ein Problem des Kaiser-Feuers?

Lassen Sie uns zuniichst das Minister-Feuer
betrachten, das den Kérper wirmen muss. Wenn
es zu viel Wirme gibt, wird der Puls schnell

und wenn es einen Mangel an Wirme gibt (oder
Kilte), wird der Puls langsam. Das hat seinen
Grund darin, dass Wirme und Yang das Wasser
beschleunigen, wihrend Kilte es verlangsamt.
Zhongjing erwihnt in seiner Beschreibung der
Pulse keinen langsamen Puls, sondern beschreibt
ihn als diinn und klein. Der Puls innerhalb
unseres Korpers ist die Verkorperung des
Lebens. Wenn jemand ohnmichtig wird und
wir feststellen wollen ob er oder sie noch lebt,
tiberpriifen wir den Puls.

Von diesem Blickwinkel aus kénnen wir
verstehen, dass der Zyklus jedes Herzschlags in
einem Puls dhnlich dem Zyklus eines jeden Tages
ist. Er dhnelt dem Zyklus eines jeden Jahres.
Jeder Puls hat einen Friihling, einen Sommer,
einen Herbst und einen Winter. Er enthilt ein
zyklisches und repetitives Moment. Der Winter
ist das Wasser oder das Blut des Pulses. Es ist die
Yin-Energie des Pulses. Friihling, Sommer und
Herbst stellen die Yang-Energie des Pulses dar.
Die Yang-Energie dieser drei Jahreszeiten ist
lang, wenn man sie mit der Jahreszeit des Winters
vergleicht.

In jedem Herzschlag sollte man einen langen
Friihlings-, Sommer- und Herbstpuls fiihlen. Ist
der Puls kurz, so bedeutet dies, dass das Yang oder
der Mechanismus des Kaiser-Feuers der Nieren
abnimmt. Es ist der Geist des Herzens, der die
Jahreszeiten und den Kérper harmonisiert. Wenn
das Herz-Feuer einer Person gesund und das
wahre Yang der Nieren stark ist, dann ist der Puls

lang.

Unfruchtbarkeit ist weitgehend ein Shao Yin
Problem. Das Kaiser-Feuer wirmt das wahre
Yang der Nieren nicht. Der Geist speichert sich
nicht in der Essenz. Die Energie verwurzelt sich
nicht in der Materie. Die hiufigsten Symptome
die mir bei Patienten mit Unfruchtbarkeit
begegnen sind Shao Yin-Symptome von Yang-
Mangel wie kalte Hinde und Fiile oder eine
kalte Nase, wihrend andere Hitzewallungen und
Nachtschweif3 aufweisen. Es gibt nicht genug
warme (Yang) Energie, um sie zu wirmen.

Wie lassen sich Hitzewallungen und
NachtschweiB als Yang-Mangel verstehen? Zheng
Qinan erklirt dies wie folgt: Yang-Mangel hat
direkte, geradlinige und seltsame Symptome.
Geradlinige Symptome sind kalte Fiife, kalte
Hinde, ein blasses Gesicht etc. Es gibt jedoch
seltsame Symptome wie ein rotes Gesicht und
Hitzegefiihle. Dies rithrt daher, weil das Wasser
Vorhimmels-Yang enthilt. Wenn das Yang sich in
einem Mangelzustand befindet, flieBt das Wasser
iiber und triigt das Ursprungs-Yang mit sich nach
oben. Das Ursprungs-Yang (Kaiser-Feuer) sollte
aber abwiirts fliefen, um das Wasser zu wirmen.
Befindet es sich in einem Mangelzustand, kann

es jedoch nicht abwiirts flieBen, sondern flutet
stattdessen aufwirts. Dies wird zu Symptomen
wie Hitzewallungen und Nachtschweil} fithren.
Wenn das wahre Yang wieder erstarkt ist, wird

es sich im Wasser verwurzeln und nicht mehr
aufwiirts fluten.

In meiner Praxis erlebe ich, dass Hitzewallungen
und NachtschweiB recht schnell mit sehr heiflen
Kriutern gelindert werden kénnen. Dartiber
hinaus lasst sich sagen, je stirker Nachtschweif3
und Hitzewallungen sind, desto heifler muss

die Kriuterrezeptur sein. Der Grund ist, das
Gebirende Yang davor zu bewahren, sich
abzusondern. Was sollte denn die Hauptursache
fiir Unfruchtbarkeit sonst sein? Das wahre Yang
im Wasser befindet sich in einem Mangelzustand
und das Kaiser-Feuer ist zu schwach, um
abzusteigen.

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



DREI YIN UND DREI YANG: ZUR KLARUNG VON ZHANG ZHONGJINGS DIAGNOSTISCHEM

ANSATZ DER SECHS SCHICHTENNS

Meiner Erfahrung nach stellen Patienten, die
niemals Fruchtbarkeitsmittel oder die Pille
genommen haben ihr wahres Yang und ihr Kaiser-
Feuer ziemlich schnell wieder her. Patienten die
dies jedoch getan haben, erneuern das wahre Yang
des Wassers nur mit groflen Schwierigkeiten.

Das Fehlen des wahren Yang erklirt, warum so
viele IVF-Zyklen versagen, trotz eines gelungenen
Embryotransfers. Es erklirt tiberdies die meisten
sungeklirten® Unfruchtbarkeiten.

Die Jue Yin-Phase
Jue (vermindert) Yin ist die letzte Sphire des
Yin-Mechanismus, dort, wo Tai Yin und Shao
Yin enden, um es dem Yang zu ermdglichen, zu
erblithen. Wihrend das Tai Yin wahres Yin ist
und das Shao Yin Yang im Yin, so ist das Jue Yin
Yin im Yang. Mit dem SchlieBen befindet sich das
Jue Yin vollstindig im Bereich des Yang.
Wenn wir die drei Yin-Phasen in Bezug auf
Fruchtbarkeit und Fortpflanzung miteinander
vergleichen, so ist das Tai Yin die Bildung
von Sperma und Eizelle, das Shao Yin ist die
Empfingnis und Erschaffung eines neuen Lebens,
wihrend das Jue Yin die Entwicklung des Fétus
innerhalb der Mutter darstellt. Tatsichlich ist
das Jue Yin schon ein neues Leben, getrennt vom
vorangegangenen Zyklus (von den Eltern) und
dennoch ist es noch mit der Mutter verbunden und
nicht wirklich unabhingig. Erst wenn das Baby in
sein unabhiingiges Leben hineingeboren wird hat
die Jue Yin-Phase ihre Arbeit und beendet und ist
vollstindig zu einem eigenstindigen neuen Zyklus
geworden.

Der zweite Aspekt des Jue Yin sind seine
energetischen Qualititen. Der Gelbe Kaiser
beschreibt Jue Yin als Wind und Holz. Das
Schriftzeichen fiir Wind J& besteht aus zwei
Teilen. Das duBere umbhiillende Zeichen wird
Fan genannt und hat die Bedeutung ,insgesamt’
oder ,alle(s)’. Das innere Zeichen ist ein Wurm,
derselbe Wurm wie im Schriftzeichen Qiang in

der vorgegangenen Darstellung des Shao Yin. Die

gemeinsame Bedeutung ist die, dass der Wind alle
moglichen Arten von Wiirmern hervorbringt.

Im Gelben Kaiser wird erklirt, dass ,Wiirmer’
hier alle lebenden Tiere bedeutet, den Menschen
eingeschlossen.

Das Schriftzeichen Chong &% (Wurm) zeigt in
seinem oben einen Mund, den eine vertikale

Linie durchzieht. Dies steht fiir einen Menschen
oder ein Tier. Wenn wir diese Linie nach

oben verlidngern, ist es, als ob wir den Himmel
erreichen, verlingern wir sie nach unten,
erreichen wir die Erde. Dies reprisentiert die
Verbindung aller lebenden Dinge zu Himmel und
Erde. Den unteren Teil des Schriftzeichens bilden
zwei Fiile. Ein Verweis auf den Menschen.

Das Schriftzeichen Fan JL (alle) besteht ebenfalls
aus zwel Teilen. Die duflere Umbhiillung legt nahe,
dass es ,alles enthilt’, wihrend sich innerhalb das
Schriftzeichen Yi (Eins) findet, was auf Einheit
deutet. Verbindet man all diese unterschiedlichen
Teile des Schriftzeichens Feng (Wind)
miteinander, so legt die Bedeutung von Wind eine

Einheit aller lebenden Dinge zwischen Himmel

und Erde nahe.

Tatsichlich sagten die chinesischen Weisen: ,,Der
Wind ist der Bote von Himmel und Erde.” Dies
bedeutet, dass alle lebenden Dinge, die Menschen
eingeschlossen, Boten des Himmels und der
Erde sind. Insbesondere die menschlichen Wesen
wurden als der Spiegel der Wechselwirkung

von Himmel und Erde betrachtet. Die sind

die Verkérperung von Yin und Yang und

die Verkorperung des Lebens. Jue Yin, schon
erschaffenes Leben, aber noch nicht getrennt

von seinen Eltern, wird am besten mit Wind
beschrieben. Welche Qualitit ist es, die diese fetale
Phase so gut beschreibt? Es ist Holz.

Holz hat verschiedene Bedeutungen. Lassen Sie
uns einen Blick auf das Schriftzeichen Mu K
(Holz) werfen. Die horizontale Linie ist die Erde
und die vertikale Linie stellt eine Pflanze dar,

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG

22



YARON SEIDMAN

die aus dem Boden sprieft. Die beiden schrigen
Linien sind die Wurzeln dieser Pflanze unterhalb
des Erdbodens. Dies ist eine Beschreibung

aller Lebensformen, die der Erde entspringen,
Menschen und Tiere eingeschlossen, da wir alle
von der reinen Yin-Energie der Erde geniihrt
werden. Im alten China gab es keine Trennung
zwischen Mensch und Natur. Natur war Mensch
und Mensch war Natur.

Holz ist die Qualitit, die der Erde entspringt. Dies
ist eine Qualitit, die Eizelle und Samen zu einem
Baby umwandelt. Der Gelbe Kaiser beschreibt die
Holzqualitit als ,,biegen und begradigen oder

als die Fihigkeit, von einem Zustand in einen
anderen wechseln zu kénnen. Die Holzqualitit
unterstiitzt die minnlichen Genitalien dabei,

hart und wieder weich zu werden, wenn dies
erforderlich ist und erklirt auch die Fihigkeit des
Embryos, sich aus einer sehr gewundenen Position
zum Fotus und dann zum Baby gerade zu

richten. Das Schriftzeichen Mu (Holz) beschreibt
also bestens diejenige Phase, in der die Energie
noch Wurzeln im Yin unter der Erde hat, aber
gleichzeitig ein neues Leben im Yang tiber der

Erde beginnt.

Was ist die Verbindung zwischen Wind und
Holz? Der Gelbe Kaiser sagt: ,,Der Osten
gebiert den Wind und der Wind gebiert das
Holz:* Der Osten, der Wind und das Holz
sind drei Ebenen derselben Sache. Der Osten
ist die Himmelsrichtung in der die Sonne oder
die Yang-Energie aufsteigt oder aus der Erde
hervorkommt. Diese Yang-Energie gebiert

den Wind, der alle lebenden Dinge auf Erden
reprisentiert. Diese lebenden Dinge (Wind)
gebiren das Holz, das Fortpflanzungsvermdgen
und damit letztendlich die niichste Generation.
Wind und Holz kénnen nicht voneinander
getrennt werden. Leben und Fortpflanzung
konnen nicht voneinander getrennt werden.
Tai Yin und Shao Yin ,,sterben aus (erléschen)®,
sagt der Gelbe Kaiser, durch die Geburt neuen
Lebens oder durch den Wind der das Holz

hervorbringt. Das Jue Yin ist wichtig bei der
Klirung von Unfruchtbarkeit, da diese Sphire es
uns ermoglicht, Fehlgeburten und die Gesundheit
des Foétus zu verstehen.

Der dritte Aspekt des Jue Yin sind seine Organe,
die Leber und das Perikard, ein doppelwandiger
Sack, der das Herz und die Urspriinge der
grofen Gefife enthilt. Der Gelbe Kaiser nennt
das Perikard ,,die Mauern, die den Kaiser (Herz)
umgeben.” Wenn pathologische Energie das
Herz attackiert, wird das Perikard sie zuerst
aufnehmen, um den Kaiser zu schiitzen. In
Wirklichkeit hat das Perikard jedoch eine
tiefere Bedeutung und wir sollten es uns genauer
ansehen. Warum war das Perikard in der
Antike nicht vom Herzen getrennt? Es ist sehr
befremdlich, dass es zwar 12 Meridiane gab,

den Perikardmeridian eingeschlossen, jedoch
kein Perikardorgan. Es gab sechs Yin-Meridiane
jedoch nur fiinf Yin-Organe. Was war der Grund

fiir dieses merkwiirdige Phinomen?

Lassen Sie uns zum Verstindnis die chinesischen
Schriftzeichen betrachten, um so einige
Anhaltspunkte zu finden. Das Schriftzeichen Xin
Bao ‘UM, (Perikard) ist aus zwei Schriftzeichen
zusammengesetzt. Das Schriftzeichen auf der
Linken ist das Herz (Xin) und das Schriftzeichen
auf der Rechten ist eine Hiille oder ein Sack (Bao).
Miteinander kombiniert ist das Perikard also

die Hiille, die das Herz umgibt. Ausgehend von
dieser ersten Bewertung kénnen wir erkennen,
dass Herz und Perikard (der Sack um das Herz
herum) in sehr enger Beziehung stehen. Wenn
wir das Schriftzeichen Bao (Sack) auf der rechten
Seite niher betrachten kénnen wir erkennen,
dass es aus zwei Teilen besteht; einem oberen
Teil und einem unteren Teil. Wir werden dieses
Schriftzeichen gleich erldutern.

Lassen Sie uns jedoch zunichst ein Blick auf die
chinesischen Schriftzeichen fiir die Yin-Organe
werfen: Milz, Lunge, Nieren, Leber und Herz.
Mit Ausnahme des Herzen tragen alle den

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



DREI YIN UND DREI YANG: ZUR KLARUNG VON ZHANG ZHONGJINGS DIAGNOSTISCHEM

ANSATZ DER SECHS SCHICHTENNS

Radikal fiir Fleisch Hin ihrem Zeichen, was
darauf verweist, dass das Schriftzeichen etwas mit
dem physischen Kérper oder dem Fleisch zu tun

hat (I, i, &, AP

Warum enthilt das Schriftzeichen fiir Herz /0
diesen Fleischradikal nicht? Das Herz ist das
Kaiser-Feuer. Es ist das Licht, das im Innern des
Korpers scheint. Es ist das Organ, das zum Feuer
gehort und als solches zum Himmel aufsteigen
kann, da es sehr wenig physische Materie besitzt,
aber voller Energie ist. Von den fiinf Elementen
Holz, Metall, Wasser, Erde und Feuer ist es das
einzige, das aufzusteigen vermag, wihrend alle
anderen aufgrund der Schwere der physischen
Materie und der Schwerkraft, die sie nach unten
ziehen, absteigen.

Indem es zum Himmel aufsteigt, kann das Feuer
die irdische Materie mit der Energie des Himmels
verbinden. Das Herz gehort zum Feuer. Es besitzt
die geringste Materie und die meiste Energie.

Es der Wohnsitz unseres Geistes und der Ort an
dem unsere Energie die Erde mit dem Himmel
verbindet. Wie dem auch sei, gibt es da nicht eine
physische Blutpumpe, die wir Herz nennen?
Meiner Ansicht nach ist dies das Perikard.

Der Herzmuskel und der Herzsack bilden das
Perikard. Shan Zhong & ist der Begrift, den
der Gelbe Kaiser fiir das physische Organ Herz
verwendet (eine Kombination aus Perikard und
Herzmuskel).

Das Schriftzeichen zur Linken ist Shan (auch
Dan ausgesprochen) und das rechte Schriftzeichen
ist Zhong (Zentrum, Mitte). Zhong enthiilt eine
vertikale Linie die einen Mund durchzieht.
Wiederum finden wir hier die Vorstellung der
Verbindung von Himmel und Erde innerhalb
einer Person (der Mund steht fiir eine Person).
Wenn also der Gelbe Kaiser sagt, dass die
physische Blutpumpe Shan Zhong sei, dann ist die
erste Bedeutung die, dass diese Blutpumpe etwas
mit der Verbindung von Himmel und Erde zutun

hat, die Leben bedeutet.

Das Schriftzeichen Shan auf der linken Seite
besteht aus zwei Teilen. Der erste ist Rou
(Fleisch), ein Verweis darauf, dass es sich um

ein aus physischer Materie bestehendes Yin-
Organ handelt. Der rechte Bereich von Shan
besteht aus einem Dach im oberen Teil, einer
doppelwandigen Struktur in der Mitte und

einer iiber dem Horizont aufgehenden Sonne

im unteren Teil. Das Dach bedeutet, dass diese
Entitit, diese Einheit alle Organe im Korper
bedeckt. Die doppelwandige Struktur meint, dass
diese Einheit die geschiitzteste und geehrteste

im gesamten Korper ist. Die tiber dem Horizont
aufsteigende Sonne bedeutet die Geburt des
Lebens, den Beginn eines neuen Zyklus’ oder

das zum Vorschein kommen des Babys aus der
Gebirmutter. Damit beschreibt der Gelbe Kaiser
das Perikard/physische Herz als das Wichtigste
(Dach), das Geschiitzteste (doppelwandig) und als
den Beginn des Lebens (Sonnenaufgang).

Dariiber hinaus hat das Perikard (Xin Bao)

eine weitere Bedeutung, die uns helfen wird zu
verstehen, warum es urspriinglich keine vom
Herzen getrennte Einheit war. Es wird uns auch
helfen, zu verstehen, warum das Perikard zum
Jue Yin gehort, also zum fétalen Teil des Yin.
Lassen Sie uns das Schriftzeichen Bao 1, (Sack)

niher untersuchen.

Der obere Teil ist Bao und bedeutet ,umhiillen’,
wihrend der untere Bereich Si genannt wird
und ,Fétus’ bedeutet. Wenn wir das antike
Schriftzeichen fiir Bao betrachten, kénnen wir
einen Fotus innerhalb des Bauches erkennen.

Wenn wir also iiber diesen ,Sack’ des Herzen
nachdenken (das Perikard), dann fokussieren

wir auf einen Fétus. Solange ein Baby noch nicht
geboren ist, ist es untrennbar mit seiner Mutter
verbunden. Das Jue Yin ist das ,Erléschen’ des Yin
hin zu einem neuen Leben. ,Erléschen’ bedeut in
diesem Zusammenhang Neugeburt.

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



YARON SEIDMAN

Der Gelbe Kaiser sagt: ,,Wenn das Yin seinen
hochsten Gipfel erreicht, wird das Yang geboren.”
Der Kreislauf von Yin und Yang, der Kreislauf
von Leben und Geburt vollzieht sich fortwiihrend.
Er vollzieht sich in der Lebensspanne einer Frau,
wenn sie ein Kind zur Welt bringt. Er vollzieht
sich in der Spanne eines Jahres, wenn der Winter
den Friihling gebiert. Er vollzieht sich in der
Spanne eines Tages, wenn die Nacht den Morgen
hervor bringt und er vollzieht sich innerhalb eines
Herzschlags. Wenn das Herz einmal schligt, ist
dies ein neues Leben, das in diesem Augenblick
geboren wird. Es ist eine neue Woge an Blut

und Energie, die in unseren Kérper stromt. Was
geschieht, wenn das Herz authért zu schlagen? Es
gibt keine Geburt mehr. Es kommt nicht mehr zu
einem anderen Leben in einem anderen Rhythmus.
Es gibt keinen weiteren Lebenskreislauf. Wenn
wir vom Herzsack und dem Fétus in diesem Sack
sprechen, so meinen wir, dass die Herzmuskeln
Blut und Energie pumpen, um uns ,Leben’ zu
ermoglichen. Es ist eine Beschreibung in welcher
Weise unser Leben sich fortsetzt. Das Perikard ist
nicht nur ein Muskel wie der Muskel eines Beins.
Es ist dasjenige Organ, mit dem der Geist sich
verbindet, das Organ, wo Himmel und Erde Leben
1in unseren Kérper pumpen.

Der Gelbe Kaiser setzt mit seiner Darstellung
von Shan Zhong (Mitte der Brust/Perikard) fort,
in dem er es als ,,ergebenen Minister” beschreibt
— derjenige Minister, der dem Kaiser ohne die
geringste Abweichung gehorcht und dient. Es ist
die ergebene Blutpumpe, die uns niemals im Stich
lzsst.

Die Leber wird vom Gelben Kaiser mit einem
Armeegeneral verglichen und als dasjenige
Organ, aus dem Denken und Planen hervorgehen.
Die Leberfunktionen sind fiir unser Leben in
gleicher Weise wichtig wie ein General fiir die
Armee wichtig ist. Denkt und plant der General
strategisch und sorgfiltig, wird seine Armee in
Kriegszeiten siegreich sein.

Im Gegensatz zu anderen Organen, die in
Friedenszeiten notwendig und wichtig sind, ist
die Leber zu Kriegszeiten innerhalb des Kérpers
unerlisslich. Ein Kriegszustand besteht dann,
wenn die Yin-Phase (Speicherung) sich zu einer
Yang-Phase (Ausdehnung) transformieren

will. In unserem alltiglichen Leben kommt es
jeden morgen wenn wir aufwachen zu einem
solchen Kriegszustand, also wenn der Schlaf

in den Wachzustand wechselt. In der Natur
kommt es zu einem Kriegszustand, wenn der
Ruhezustand des Winters, der Winterschlaf dem
erwachenden Leben und Reichtum des Friihlings
weichen muss. Die Yang-Energie méchte sich
absondern, wihrend die Yin-Energie die Dinge
zusammenhalten will. Dieser Krieg zwischen den
Wiinschen des Yin und den Wiinschen des Yang
wird Jue Yin genannt. Die Leber ist das Organ,
das zu planen hat, wie dieser Krieg gewonnen
werden kann. Versagt die Leber bei der Planung
dieses Ubergangs, wird der Krieg verloren und
der Kérper wird am morgen nicht erwachen.
Versagt die Leber in ihrer Planung, wird kein
Baby geboren. Eine Schwangerschaft ist ein Krieg
in Bezug auf das Fortbestehen der Bindung an
die Mutter oder der Trennung von ihr. Wenn die
Leberfunktion aufgrund fehlerhafter Planung
versagt und das Baby sich zu friih trennt, kommt
es zu einer Fehlgeburt. Trennt sich das Baby nicht
fristgerecht, ist das Ergebnis eine Totgeburt.

In der chinesischen Geschichte heif3t ultimativer
Sieg, dass man den Gegner bezwingt, noch bevor
der Krieg tiberhaupt begonnen hat. Dies wird
durch eine gut geplante Strategie erreicht. In
unserem alltiiglichen Leben liefert eine gesunde
Leber eine wohl durchdachte Strategie fiir einen
nahtlosen Ubergang vom Yin ins Yang. Ist die
Leber nicht gesund, fillt die Planung diirftig

aus und wir werden Schmerzen haben und es
wird uns Elend gehen und eine Frau wird mit
Sicherheit Schwierigkeiten haben ein Kind
auszutragen oder ein gesundes Baby zur Welt zu
bringen.

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



DREI YIN UND DREI YANG: ZUR KLARUNG VON ZHANG ZHONGJINGS DIAGNOSTISCHEM

ANSATZ DER SECHS SCHICHTENNS

Der Gelbe Kaiser bemerkt dazu: ,,Die Leber
harmonisiert Sehnen und Bénder und ihre Funktion
ist es, zu begradigen und zu biegen,” was bedeutet,
dass die Leber etwas mit der Flexibilitiit innerhalb
unseres Kérpers zu tun hat, besonders in den
Gelenken. Die Leberfunktion erméglicht es uns,
uns vorwirts und seitwirts zu beugen, unsere
Arme, Hinde, Finger und Knie zu strecken

und abzuwinkeln — das Holzelement und seine
Funktion des ,Begradigens und Biegens” haben
wir ja schon erwihnt. Eine schlechte Ernihrung,
unzureichender Schlaf, exzessiver Stress oder

die Einnahme von Medikamenten schidigen

die Leber. Der Armeegeneral kann nicht linger
erfolgreich planen und eine Schwangerschaft wird
Schaden nehmen.

Der Gelbe Kaiser fihrt fort anzumerken, dass:
»Wenn eine Person sich niederlegt, die Leber

Blut erhdlt und das Augenlicht dieser Person klar
wird. Wenn die Fiifse Blut erhalten, kénnen wir
gehen. Wenn die Hinde Blut erhalten, kinnen wir
greifen.” Dies bezieht sich auf die wesentlichste
Funktion der Leber, sprich auf die Regulierung
des Blutsystems innerhalb unseres Kérpers. Diese
Regulierung des Blutsystems entspricht nicht
dem Blutkreislauf, sondern steht eher fiir die
Harmonie von Yin und Yang.

Die Farbe des Blutes ist rot und gehort somit
zum Feuerelement. Die Konsistenz des Blutes
ist fliissig und gehort daher zum Wasserelement.
Gemeinsam bilden sie das LLeben. Wenn das
Blut die FiiB3e erreicht, hat Leben die Fiifle
erreicht und die Person kann gehen. Wenn das
Blut die Hiinde erreicht, hat Leben die Hinde
erreicht und die Person kann greifen. Wenn die
Lebenskraft oder die korrekte Verbindung von
Yin- und Yang-Energie einen bestimmten Teil des
Korpers erreicht, wird dieser Teil funktionieren.
Dies gilt natiirlich auch fiir die Gebidrmutter, die
Eierstécke und die Eileiter. Um diese Harmonie
zu erreichen, miissen wir als Erstes die Leber
harmonisieren.

Die zweite Bemerkung des Gelben Kaisers

stellt tiberdies dar, dass, wenn eine Person

sich niederlegt, die Leber Blut erhilt und das
Augenlicht dieser Person klar wird. Die einfache
Bedeutung hier ist die, dass, wenn eine Person
aktiv ist, das Blut aus der Leber in den Korper
stromt. Legt sie sich jedoch nieder oder ruht sich
aus, kehrt das tiberschiissige Blut im Kérper zur
Speicherung in die Leber zuriick.

Was das klare Augenlicht betrifft, so glaube ich
nicht, dass der Gelbe Kaiser sich hier auf den
Blutkreislauf bezieht, sondern vielmehr auf das
Leben. Zur Erlduterung dieses Sachverhalts
mochte ich ein weiteres Konzept der antiken
Chinesischen Medizin einfiihren — Jing und Wei.
Jing ist die vertikale Linie, die Himmel und Erde,
Wasser und Feuer und Yin und Yang verbindet.
Wei ist ein zusitzlicher Aspekt, der alle Dinge
untereinander verbindet — einen Menschen mit
einem anderen, ein Tier mit einem anderen, einen
bestiubenden Baum mit einem anderen Baum.

In Bezug auf das Jing und den Menschen, steht
hier die Person aufrecht, die Hinde zum Himmel
gestreckt und die Fiifle auf dem Boden. Thr Geist
verbindet sich mit dem Himmel, wihrend ihr
Korper materiell und Erdverbunden ist. Der
Mensch besteht aus Himmel und Erde und ist ein
Drittes einzigartiges Phinomen, die Verbindung
von Himmel und Erde, die Verbindung von Yin

und Yang, die Leben ist.

Was das Wei angeht, so liegt die Person hier in
einer animalischen Haltung, der Haltung die ein
Paar einnimmt, wenn es beieinander liegt, um ein
neues Leben zu empfangen oder die eine Person
einnimmt, die Schlafen geht und versucht, ein
neues Leben fiir den nichsten Tag zu empfangen.
Was uns von den Tieren unterscheidet ist, dass
wir, anstatt in dieser Wei-Haltung zu verharren,
von wei zu jing wechseln. Dies verweist auch

auf die groBere Verantwortung des Menschen in
dieser Welt und darauf, warum wir in der Lage
sind, sie zu bewahren oder zu zerstdren.

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



YARON SEIDMAN

Jing

Wei

Wenn der Gelbe Kaiser erliutert, dass die Leber
Blut erhilt, wenn eine Person sich niederlegt,
bezieht er sich auf die Wei-Position. Die Leber
erhilt die Lebenskraft, wenn die Person ein neues
Leben erschafft. Die Leber ist der General und
sollte planen, wie das vonstatten gehen kann; dazu
miissen die Augen klar sein. Wenn die Energie
zur Fortpflanzung in die Leber flieBt, muss der
Blick klar sein — fiir das Sperma, um erkennen
zu kénnen, welches Ei aufzusuchen ist und fiir
das Ei, um zu erkennen, welches Spermium zu
empfangen ist.

Der Gelbe Kaiser fihrt fort zu erliutern, dass ,,alle
Leitbahnen (Meridiane und BlutgefifBe) zu den
Augen gehoren®. Hier ist schlicht gemeint, dass
viele Meridiane durch die Augen verlaufen oder
sich mit ihnen verbinden. Allerdings stehen die
Augen, fihig Gutes von Bésem zu unterscheiden,
zu allen Organen des Korper in Beziehung, nicht
nur zur Leber. Jeder dem Kérper zugefiigte
Schaden — jede Krankheit oder Verletzung — wird
die Klarheit der Augen beeintrichtigen und die
Fihigkeit der Leber behindern Yin und Yang zu
harmonisieren um neues Leben zu schaffen. Eine
Schwangerschaft wird unmaéglich. Dies ist die Art
und Weise in der die Leber zur Jue Yin-Phase der

Erschaffung neuen Lebens in Beziehung steht.

Der vierte Aspekt des Jue Yin sind die Meridiane
von Leber und Perikard, die entlang der Mitte
der Innenseite unserer Arme und Beine verlaufen.
Bei aufrechter Haltung, die Handflichen an den
Oberschenkeln und die Fiifie dicht beieinander,

verliuft der Jue Yin-Meridian in der Mitte der
Innenseite von Armen und Beinen, ohne dabei
nach vorn oder nach hinten abzuweichen. Er
verlduft in dem Sinne parallel zum Shao Yang-
Meridian, als auch er im Zentrum vom Armen
und Beinen gelegen ist. Am Leber-Meridian ist
interessant, dass er an der Fufspitze beginnt,
deren Natur Yang ist, an der Innenseite des Beins,
deren Natur Yin ist, aufwiirts zieht und nahe des
Shao Yang Gallenblasen-Meridians endet, wo er
sich verteilt. Er verlduft also vom Yang ins tiefste
Yin und endet wiederum im Yang.

Die Meridiane des Jue Yin fithren uns zu einer
weiteren Diskussion tiber die Verbindung von
Wind, Holz und dem Minister-Feuer und in
welcher Weise sie gemeinsam Leben erschaffen.
Der Gelbe Kaiser sagt, dass ein heftiges Feuer

die Energie aufzehren wird, wihrend ein mildes
Feuer die Energie wirmt und nihrt. Dies steht in
Beziehung zur Fihigkeit des Windes neues Leben
zu schaffen, was nicht bei extremer Hitze oder
Kilte geschieht, sondern im angenehm warmen
Friihlingswetter. Ohne die Wirme des Minister-
Feuers, hitte das neue Leben nicht die Yang-
Energie, die notwendig ist, um sich entfalten zu
kénnen.

Der Gelbe Kaiser sagt, erst wenn das Yang
geboren ist, kann das Yin erblithen. ,,Die Yang-
Energie ist wie die Beziehung der Sonne zum
Himmel. Wenn die Sonne ihren Platz am
Himmel verliert, wird das Leben erléschen und
seine GroBe vergehen. Damit das Firmament sich
drehen kann, muss die Sonne scheinen. Dies ist
der Grund, warum das Yang sich oben befindet
und uns von aullen beschiitzt.“

In dieser Bemerkung erklirt der Gelbe Kaiser
die Bedeutung der Yang-Energie als Quelle des
Lebens. Innerhalb des Kérpers ist das Yang der
Ursprung des Lebens, obwohl das Yin natiirlich
auch wichtig fiir die Lebensprozesse ist. Das
Erwachen am Morgen ist Yang-Energie. Die
Entstehung eines Babys aus Ei und Sperma ist

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



DREI YIN UND DREI YANG: ZUR KLARUNG VON ZHANG ZHONGJINGS DIAGNOSTISCHEM

ANSATZ DER SECHS SCHICHTENNS

Yang-Energie. Der Gelbe Kaiser sagt, dass die
Yang-Energie in unserem Korper gleich der
Sonne am Firmament ist, und dass dies der Grund
ist, warum das Yang sich oben befindet und uns
von aublen beschiitzt. Die Sonne am Firmament

ist in gleicher Weise wichtig fiir das Leben (im
Allgemeinen) wie es die Yang-Energie innerhalb
unseres Korpers fiir unser (personliches) Leben ist.
Das Yang schiitzt uns vor allen Leiden und nihrt
unser Leben.

Wie schon erliutert, ist es wichtig, die Yang-
Energie zu bewahren. Die Sonne wird niemals
authéren zu scheinen, aber unser Yang kann sich
erschopfen, da wir zur Erde gehéren. Die Energie
in unserer korperlichen Materie ist vom Himmel
ausgeliehen. Bewahren wir das Yang, werden wir
ein lingeres und gesiinderes Leben fithren und

in der Lage sein, dieses Yang, diesen ,Samen des
Lebens’ an eine neue Generation weit zu geben.
Wichtig ist auch, dass der Leber-Meridian um die
Genitalien und Fortpflanzungsorgane kreist. Da
es eine der Hauptfunktionen des Jue Yin ist, die
Entwicklung neuen Lebens zu erméglichen, ist

es absolut sinnvoll, dass der Jue Yin Meridian die
Fortpflanzungsorgane nihrt. Der Leber-Meridian
besitzt innere Verliufe, die bis ganz hinauf zum
Scheitel des Kopfes fithren, dem Gebiet unseres
Kérpers mit dem meisten Yang. Dies zeigt
wiederum die Verteilung der Leberfunktion vom
Yin zum Yang. Die Chinesische Medizin betrachtet
das Jue Yin und die Leber als Transformation des
alten Yin zum neuen Yang.

Der fiinfte Aspekt des Jue Yin ist seine
Entriegelungszeit, die von Chou, tiber Yin, zu
Mao reicht, d. h. von 1h nachts bis 7h morgens.
Das Schriftzeichen Chou zeigt eine festgebundene
Hand, Yin stellt zwei Hiinde dar, die einen Pfeil
gerade richten, wihrend Mao das Téten eines

Opfertieres abbildet.

Die Entwicklung innerhalb des Yue Yin wird durch
diese drei Zeichen erklirt. Der erste Schritt des

Jue Yin ist noch gebunden an das vorangegangene
Yin — es kann sich noch nicht in ein neues Leben
hinein bewegen. Der zweite Schritt ist der General,
der plant und Messungen vornimmt, um in ein
neues Leben zu gelangen. Der dritte Schritt ist das
Erloschen des alten und der Beginn eines neuen
Zykluses. Das Téten eines Tieres als Opfergabe
bedeutet die Transformation der Materie, dem
Fleisch des Tieres zu Himmelsenergie, was sich
vom Essen eines Tieres und seinem Absteigen

zur Erde tiber den Stuhlgang unterscheidet. Eine
Opferhandlung wurde in der Antike als véllige
Selbstlosigkeit betrachtet, die notwendig war, um
das alte Leben oder das alte Yin aufzugeben und ein
neues Leben mit einem neuen Yang zu beginnen.

Der Gelbe Kaiser sagt, dass das Jue Yin dort ist,
wo das Yin erlischt und das Yang sich erhebt. Das
Yang bezieht sich auf das Zentrum von Jue Yin,
das von der aufsteigenden Wirme des Shao Yang
gebildet wird. Die Zeiten Chou, Yin und Mao
beschreiben bestens das Erloschen der Nacht und
die Geburt eines neuen Tages. Sie beschreiben

Tai Yang/Herz/Feuer

Shao Yang/Durst

Jue Yin

Yang Ming/Obstipation

Tai Yin/Erbrechen

Shao Yin/Niere
Wahres Yang/andhaltende diarrhea

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



YARON SEIDMAN

bestens das Vergehen des Winters und die Geburt
des Friihlings und sie sind die beste Zeit, Leiden
des Jue Yin zu behandeln.

Was geschieht, wenn das Jue Yin blockiert

wird? Sowohl der Gelbe Kaiser als auch Zhang
Zhongjing geben an, dass der Wind die Wurzel der
Hundert Erkrankungen ist, was bedeutet, dass er
die Wurzel aller Erkrankungen ist. Der Wind ist
auch, wie weiter oben erliutert, das Voranschreiten
bei der Erschaffung neuen Lebens, das sich mit
jedem Morgen zeigt, an dem wir erwachen, mit
jedem neuen Friihling, mit jedem Herzschlag, und
ebenso mit der Schwangerschaft einer Frau und der
Geburt eines Kindes. Wind ist das Voranschreiten
der Yang-Energie heraus aus dem Yin. Tritt das
Yang nicht angemessen aus dem Yin hervor,
koénnen wir sagen, dass der Wind ein Problem hat
und dies ist es, worauf sich die Aussage ,der Wind
bringt die Hundert Erkrankungen hervor’ bezieht.

Zhongjing erklirt, dass zu den Symptomen einer
Jue Yin-Krankheit folgende gehéren: Xiao Ke
(Durst), Hunger ohne das Verlangen zu essen

und das Erbrechen von Wiirmern, wenn jemand
dennoch isst, sowie ein heifles und schmerzendes
Herz, was auf einen Herzanfall (Infarkt) verweist.
Er sagt auch, dass es zu anhaltender Diarrho
kommen wird, wenn der Patient mit kalten
Kriutern nach unten abfiihrt,.

Diese Symptome haben tiber Jahrhunderte

viele Praktiker verwirrt, da sie tatsichlich sehr
merkwiirdig und verwirrend und zudem selten

zu beobachten sind. Wie auch immer, warum sagt
der Gelbe Kaiser, dass der Wind die Wurzel der
Hundert Erkrankungen sei? Sollte der Wind als
Jue Yin-Energie nicht zu Erkrankungen in der Tai
Yin- oder Yang Ming-Sphire fiithren? Ja, das sollte

er definitiv.

Zhongjing beschreibt hier eine Vielzahl von
beispielhaften Symptomen, die zu Erkrankungen
der anderen fiinf Sphiren fithren. Lassen Sie uns
nochmals unseren Kreislauf betrachten.

Wenn wir die obigen Symptome analysieren,
gelangen wir zu einer Erklirung von Zhongjings
Darstellung des Windes als Hervorbringer der
Hundert der Erkrankungen. Der Durst ist, wie
Chen Xiuyuan sagt, das Shao Yang-Feuer, das
Zentrum oder der Kern des Jue Yin. Wir haben
schon erklirt, dass das Feuer des Shao Yang fiir
das Jue Yin unerlisslich ist, um das Yang wachsen
und das Yin erléschen zu lassen. Wenn das Shao
Yang-Feuer innerhalb des Jue Yin zu stark ist,
wird der Patient sehr durstig.

Das zweite Symptom entsteht, wenn die Energie
gegen das Herz schligt und dieses ,heill wird
und zu schmerzen’ beginnt. Wenn wir die fiinf
Yin-Organe um unseren Kreis herum anordnen,
so befindet sich das Herz oder das Feuerelement
oben, im Siiden. Dies korrespondiert mit dem
Mittag, der Zeit von Tai Yang. Was Zhongjing
mit diesen Schlagen der Energie gegen das

Herz meint ist, dass die Energie des Jue Yin
abnormal aufwiirts in die Tai Yang-Sphire
stiirzt. Erinnern Sie sich daran, dass das Tai
Yang die Yang-Energie aus der Kiilte der
Mitternacht heraus freisetzt, bis sie die Wirme
des Mittags erreicht, und dass dieses Offnen

und Freisetzen Schrittweise geschehen muss.
Geschieht dieses Offnen abrupt, stiirzt die Yang-
Energie in Richtung des mittiglichen Feuers — in
Richtung des Tai Yang, des Herzens oder des
Stidens. In solch einem Fall schligt oder prallt
die Energie gegen das Herz und fiithrt zu Hitze
und Schmerzen des Herzens. Die chinesischen
Schriftzeichen fir Schmerz(en) sind Teng 8
und Tong Jii. Beide Schriftzeichen besitzen einen
dufPeren Teil, der fiir Erkrankung steht sowie
ein inneres Segment, das eine jeweils zusitzliche
Bedeutung hat. Das innere Segment von Teng
reprisentiert den Winter, was bedeutet, dass es
zu Schmerzen kommt, wenn Kilte die Energie
blockiert. Bei Tong trigt das innere Segment die
Bedeutung ,passieren, durch gehen’. Wenn die
Energie nicht passieren kann, wenn sie blockiert
ist, entstehen Schmerzen. Teng und Tong

sind mithin zwei Formen von Schmerzen mit

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



DREI YIN UND DREI YANG: ZUR KLARUNG VON ZHANG ZHONGJINGS DIAGNOSTISCHEM

ANSATZ DER SECHS SCHICHTENNS

unterschiedlichen Ursachen. Die eine Ursache
ist Kilte, die andere ein duBerer Faktor, etwa ein
Unfall. Beide Ursachen fiihren jedoch zu einer
Obstruktion des Energieflusses.

Zhongjing verwendet das Schriftzeichen Teng
(Kilteschmerzen) um darauf hinzuweisen, dass
das Herz hei3 werden und schmerzen kann. Die
Manifestation des Tai Yang ist heil3, aber seine
Wurzel ist kalt und die Energie des Tai Yang
entspricht Kilte und Wasser. Allerdings ist das
Tai Yang der Offner des Yang-Mechanismus und
hat deshalb natiirlich auch etwas mit Wirme

zu tun. Das eine ist die Wurzel, das andere

die Manifestation. Das Herz empfindet Teng
(Kilteschmerzen) und ,heil3” ist die Beschreibung
einer Tai Yang-Erkrankung. Bei dieser
Erkrankung sind Wurzel und Manifestation

des Tai Yang beeintrichtigt. Wenn Sie zuriick
zum Abschnitt iiber Tai Yang gehen und sich die
unterschiedlichen Erkrankungen ansehen, die
durch eine Disharmonie des Tai Yang entstehen
kénnen, werden Sie feststellen, dass sie alle in der
Beschreibung ,das Herz empfindet Hitze und
(Kilte) Schmerz’ eingeschlossen sind

Das dritte Symptom einer Jue Yin-Erkrankung
ist ein Hungergefiihl ohne den Wunsch zu essen.
Dabei handelt es sich um ein Yang Ming-Problem
von Obstipation, entstanden aus lokaler Hitze,
die zu Trockenheit im Darm fiihrt. Das Yang
Ming wird von Magen und Dickdarm gebildet.
Gibt es Hitze im Magen, hat die Person Hunger
und bei Hitze im Dickdarm leidet die Person
unter Obstipation. Wenn durch diese Obstipation
ein Vollegeftihl im Magen entsteht, gibt es

kein Bediirfnis mehr, dem Magen noch weiter
Nahrung zuzufiihren, selbst wenn das Magen-
Feuer ein Hungergefiihl hervorruft. Zhongjing
erklirt, dass nicht nur das Offnen des Tai Yang
in Mitleidenschaft gezogen wird wenn der Wind
kein neues Yang gebiren kann, sondern dass
auch das Yang Ming leiden wird. Es wird zu
widriger Hitze im Yang Ming kommen, obwohl
es tatsichlich gekiihlt werden misste.

Das vierte Symptom, das Zhongjing beschreibt
ist, dass ,Nahrungsaufnahme dazu fiihrt, dass
der Patient Wiirmer erbricht’ Das ist ein Tai Yin-
Problem. Wenn Sie zu unserer Darstellung des
Tai Yin zuriickkehren, kénnen Sie feststellen,
dass es bei einer der Tai Yin-Erkrankungen heif3t:
,Die Nahrung wird sich nicht abwiirts bewegen
und die Person muss sich Erbrechen’. Der Grund
ist, dass die Yang-Energie die Erde (Milz) nicht
wirmt, was zu einer Kilteblockade der Milz
fithrt. Aufgenommene Nahrung wird sofort
wieder erbrochen.

Das fuinfte Symptom ist anhaltende Diarrhg,

das Resultat abfithrender kalter Kriuter. Dies
bedeutet, dass das wahre Yang der Nieren sich

in einem Mangelzustand befindet, wenn das Jue
Yin erkrankt ist. Durch die Verwendung kalter
Kriuter um abwirts auszuleiten, wird die Yang-
Energie der Nieren kollabieren und dem Kérper
ist es nicht mehr moglich, den Stuhl zu halten.
Wie schon erwiihnt findet sich das Shao Yin dort,
wo das Yang geboren wird und heranwiichst

zu zwei und dann zu drei Yang-Linien, die fiir
ein voll ausgeprigtes Yang stehen oder fiir das
Trigramm des Himmels. Die Bewegung von
Wachstum und Zunahme des Yang ist aufwirts
gerichtet. Eine anhaltende, endlose Diarrho
bedeutet, dass das Nieren-Yang nicht aufwirts
wiichst, sondern stattdessen nach unten kollabiert.
Dies ist wiederum ein Shao Yin-Problem,
ausgelost durch Jue Yin-Wind. Der General ist
nicht in der Lage zu planen wie die Yang-Energie
zuriick zu bringen ist und der Lebenskrieg geht
verloren.

Der Wind ist die Wurzel der Hundert
Erkrankungen. Wenn wir unseren Wind gesund
und frei von Hindernissen halten, werden

alle kleineren Probleme, die uns begegnen

auf natiirliche Weise von unserem Kérper

selbst geldst. Es besteht dann kein Bedarf an
Medikamenten iiber, unter oder hinter dem

Ladentisch.

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG



YARON SEIDMAN

Das Ziel unserer Yang-Energie ist es, sich mit der
uns umgebenden Natur in Einklang zu bringen,
sodass die Yin-Energie nicht beeintrichtigt wird.
Versagt die Yang-Energie oder erschopft sich,
hat dies Auswirkungen auf die Yin-Energie.
Was in Bezug auf die Yin-Energie als Erstes in
Mitleidenschaft gezogen wird ist das Tai Yin,
die Milz — in der Regel ein einfaches Problem.
Ein Stirken der Milz wird rasch zuriick zur
Gesundheit fiithren. Jenseits dieser Sphire,

also wenn die Pathologie ins Shao Yin und Jue
Yin fortschreitet, wird es sehr schwierig und
kompliziert und findet sich normalerweise eher
bei sehr alten Personen, deren Energie sich
erschopft hat und deren Kérperabwehr fehlt
oder sehr schwach ist. In solchen Fillen ist ein
pathologisches Vorriicken zum Kern des Lebens
durchaus méglich. Was ich allerdings alarmierend
finde ist, dass heutzutage so viele junge Leute
Shao Yin- und Jue Yin-Syndrome aufweisen —
chronische Erkrankungen wie Herzprobleme,

Diabetes und Krebs.

Die meisten meiner Fruchtbarkeitspatienten sind
Tai Yin-Patienten. Ihr Kérper arbeitet im Kern
noch sehr gut, dennoch aber fehlt irgendetwas, das
aber leicht ausgemacht und in Ordnung gebracht
werden kann. Andere meiner Patienten weisen
ungliicklicherweise Disharmoniemuster des Shao
Yi—Jue Yin auf, im Allgemeinen aufgrund der
iibermiBigen Einnahme westlicher Medikamente.
Diese Priparate dringen in den Kern des Lebens
ein oder in den Bereich, den die Chinesische
Medizin ,Wind’ nennt und zerstéren den
Einklang, die Harmonie.

Dieser Artikel ist die Zusammenfassung eines Kapitels
aus Yaron Seidmans Buch Curing Infertility: The
Incredible Hunyuan Breakthrough (Lifetime
Media), dass im November 2009 erschienen ist.

© Yaron Seidman, 2009
Ubersetzung ins Deutsche Markus Goeke, 2009

CLASSICALCHINESEMEDICINE.ORG

3I



